
 -לדורות –יונא על –יוסף דעת  –ישמח לב  –יפה נדרש  –נים וביאורים פני      

 

 1  |  | בשלחפרשת  

 

לשליחת מאמרים והערות: 
v384384@gmail.com 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 כולל קרן אורה הרב עקיבא סובל

 השתדלות בענין הפרנסה
אחיו מן הוא כי לא ידעו מה הוא, ויאמר    אלאיש  , ויאמרו  אלויראו בני ישר

 יהם הוא הלחם אשר נתן ה' לכם לאכלה )טז,טו(.אלמשה 

תורה   נתנה  'לא  )ט,לא(  המכילתא  דברי  והיינו  אלידועים  המן',  לאוכלי  א 
שבשביל לזכות לכתר התורה צריך להכנס לבחינה של אוכלי המן, אשר לא  

שיתן להם די צרכם, ואכילת   א בוטחים בהשי"תאלמתפרנסים בכח עצמם  
המן נמשכת עד לדורינו אנו בראות את האברכים חובשי בתי המדרשות  
 עמלים על התורה בכל ימיהם ובוטחים בצורם כי יספק עבורם די מחסורם.

בגליון הקודם התפרסם מאמר מאת מורינו הגר"י לנדו שליט"א אשר הביא 
אשר העמיד    ב לנדו שליט"אר' דו   אל מרן גאון ישר בתוכו את דבריו של דודו  

דרך ברורה מהי הדרך לעשות השתדלות לחתונות הילדים בזמן אשר נוצר 
 כח משיכה חזק לנושא זה. 

הדיונים הרבים והתגובות המגוונות שיצר מאמר זה הראו כי הנושא הנידון 
נכנס לדלת פתוחה, ויש בדבר זה בלבול גדול, כאשר מחד הרוח הנושבת  
נושבת   הרוח  מאידך  האברכים,  של  לעולמם  עצומה  בשורה  מביאה 
בעולמה של   בתוך עולמם של אברכים השקועים  חור  בעוצמה, מחוררת 

דים הם, האם כעת זאת תהיה מגמתינו, האם גם אנו  תורה, עד אשר רוע
 נהיה תלוים כל הזמן בתנודות הרבות של שוק ההון. 

הכותב אינו מתיימר לעמוד בסוד גדולים, ואף הוא עודנו תוהה במבואות גן  
המבוכה, לידע בעצמו מהי הדרך אשר ישרים ילכו בה, בכל זאת במאמר זה  

מג  כהה  שיד  כמה  עד  בדברים  לדון  יביאו  ננסה  שהדברים  בתקווה  עת, 
 תועלת לקוראיהם, בתפילה להשי"ת שלא יצא מכשול תח"י.

מאמר זה תחילתו בא לבאר מהו הגדרת 'אברך כולל' בן זמנינו, ובהמשכו  
ידון באיזה אופן יש סתירה בין המושג אברך להשקעה בשוק ההון ואימתי  

 הדבר לא מהווה סתירה.  
 -    -    -

 

 מצליחים להתקדם? מתפללים?! כשלא
 יש דברים שכולם מבינים. 

 יש דברים שכמעט כולם לא מבינים.
 ויש דברים שכולם צריכים להבין, אבל באמת לא כולם מבינים. 

ללכת  צריך  שחולה  מי  הפשוטים,  הדברים  את  מבינים  כולם 
לרופא )בגמ' ב"ק מו: הגדירו שדבר זה הוא סברא(, כמעט כולם 
לא מבינים בדברים שאינם נוגעים להם למעשה, חוקי פיזיקה 

 מסויימים, אסטרונומיה ועוד. 
כולם  לא  באמת  אך  להבין,  צריכים  שכולם  דברים  יש  אבל 

חלק מהחיים, אבל הם נקנים בתחושות מבינים, הם דברים שהם  
בהבנות שהם חלק מהניואנסים ]וכמה שמסבירים אותם יותר  
הם פחות מובנים[, וגם אם יעשו בהם מחקרים ארוכים ויסודיים 

 א זה חלק מהחיים. אללא יגיעו לכלל הבנה והסבר פשוט, 
ו שבאים מרחוק או שגדלו במקום שונה לוקח  אל]זאת הסיבה ש 

זמן   הרבה  בלי  להם  מיישמים  שאחרים  דברים  ולהבין  להגיע 
 שום תמיהה[. 

-  -   - 
 כולם יודעים! מה עושים כשמגיעים לקושי?! 

מה עושים כאשר מגיעים למצב שאי אפשר! אין כל תכלית! אין  
 להיכן להתקדם!!

 מה עושה יהודי בכזה מצב?! 
 השם.   אלברור! מתפלל, צועק 

 הים.  אל אלישרוכך אכן עשה משה רבינו כאשר הגיעו עם 
מצרים, מן הצד  –מאחור רודפים אחריהם אויביהם המושבעים 

ואז משה רבינו פורץ   –מדבר וחיות רעות, והם אנא הם באים  
תצעק    אלבזעקה   'מה  עה"פ  רש"י  שהביא  כמו   - י  אלהשם, 

 למדנו שהיה משה עומד ומתפלל'. 
 אבל רש"י ממשיך את התשובה שהקב"ה אומר לו: 

בר הקדוש  לו  בתפלה 'אמר  להאריך  עתה  עת  לא  הוא  וך 
י עליי הדבר תלוי  אלנתונין בצרה. דבר אחר מה תצעק    אלשישר

 ולא עליך'. 
הקב"ה אומר למשה רבינו, אכן, כשיש צרה הדבר הפשוט ביותר  
הוא תפילה, אין משהו אחר לעשות חוץ מתפילה, אך כאן צריך 

משהו   להתפלל,   –עוד  הוא  לעשות  שבידך  מה  כעת  'ויסעו' 
עלי  הה תלויה  היא  בפועל  אתם    -צלחה  בקב"ה,  תלויה  היא 

 תסעו הלאה. 
אבל איך? איך ליסוע? צריך לסמוך על הקב"ה וליסוע! איך? זה 

 לא תלוי בך, תסמוך על הקב"ה וסע!
-  -   - 

פעמים רבות קורה שאנשים מגיעים למקום חדש, אינם מכירים 
תחיל את כללי המקום, ומשום מה נלחצים: מדוע לא... מתי י

ה ראויה, אך להלחץ, מדוע? אתה מכיר  אלה..., וכמובן עצם הש 
את כל הכללים של המקום, אתה יודע מי אחראי, מתי קורה כל 

 דבר, לא! אז מדוע אתה נכנס ללחץ?!
-  -   - 

 2המשך בעמ' 

 תוכן העניינים
 . הרב עקיבא סובל - השתדלות בענין הפרנסה

 .הרב יצחק ברכה - במעלת השירה והנגינה להשי"ת
 . יהו זקס אלהרב מ.  - תחומין במנהרות הרכבת

 .עזר אנגלאלהרב  - בעניין ירידת המן ולחם משנה ביו"כ 
 .הרב יעקב חוקת - אין מעבירין על המצוות בלחם משנה 

 . יהו תפילינסקיאלהרב מאיר  - ב' חלקי וגילוי בקריעת ים סוף
 . הרב שניאור קליימן - איה המעלם מים

 . הרב חיים שפירא - בענין טחינת תותים ופירות שיש חשש תולעים
 .הרב משה רובינוף - בגדרי אילן וירק

 .הרב יוסף דוב וקסשטוק - בגדר תקנת חזרת הש"ץ
 . הרב שמעון פולייס  - בענין בדיקת נקיות התינוקות קודם אמירת דברים שבקדושה

 . יאנג אל הרב שלום רפ - נדה  באשתו   קול
   .הרב אורי שרגל - מה ההבדל בין רשות היחיד לרשות הרבים

 . הרב יונה מרצבך - פירוק אשכולות פירות או ירקות בשבת
 . הרב שמעון שונברג - ב[] יסודות ביהדות

 . הרב יוסף יהודה גרינבוים - פנינים וביאורים בפרה"ש 
ב   ל ח  מ ש ן   – א    - י ו ח ט י ב ל  ש (   ב  ב ( . 

א   נ ו י ע ם    - ל א ה  א י צ י ת  ב ש ח ת   א י ה מ ע ד ה ח  ס י  . ה
ת   ו ר ו ד ת   - ל י מ ו ק י ש ה  ק ל ח  . מ

 

 :לתרומות והנצחות
 053-3187988בטל: 

 
 

https://www.matara.pro/nedarimplus/online/?mosad=7002653


 

 בשלחפרשת |  |  2  

 

כאשר הדבר הטבעי ביותר במשפחות בני תורה    הנה אכשר דרא
זו  היא  והאשה  בכולל  ללמוד  הולך  הבעל  החתונה  שאחרי 
בשונה מהדבר  כי  הביא  זה  דבר  לבית,  הפרנסה  שמביאה את 
יעמול בעמל רב להביא  כי הבעל  היה להיות  הפשוט שאמור 
טרף לבית, עמל לו הבעל בבית מדרשו, והאשה החשובה היא זו 

הבית, החל מהבאת הטרף לבית ועד הטיפול   שדואגת את דאגת
 בכל צרכי הבית כל בית לפי הטף. 

נטלה על עצמה את כל  כי לאחר שהאשה  הדבר הטבעי היה 
כולו  כל  וישקע  הויות העוה"ז  כל  את  הבעל  יעזוב  הבית,  עול 

 בעמל התורה על התורה ועל העבודה. 

ת  אך לרוב אין הדבר כן, ובדרך כלל אין זה משום תקלה או טעו
א כי אין הדברים שווים לכל נפש, יש אחד  אלבהנהגת הבית,  

ורבא  דאביי  בהויות  העת  כל  מונח  להיות  לו  קשה  שמטבעו 
בהויות  שהיא  כל  בעשיה  קמעא  להתאוורר  זקוקה  ונפשו 
בבית,  בהכנות  נוסף  עזר  כח  חסר  הבית  אשר  ויש  העולם, 

במיוחד   מילי,  ובשאר  בניהול הכלכלי,  בקניות,   ו אלבבישולים, 
לבנתיים  אשר  רבות,  שעות  דורש  האשה  פרנסת  מקור  אשר 

ו אשר עקרת הבית אלהבעל הוא המוציא והמביא בכל שעות  
 חסרה בבית. 

הצד השווה שבכולם, רבים הם הדברים אשר מונעים בסופו של 
התורה  ביגיעת  העת  כל  לעמול  אברכים  אותם  את  דבר 
הם  נדרשים  שבבית  חובתם  שמצד  מחמת  הרמה,  כשאיפתם 

בקניות,  לה בילדים,  בטיפול  הבית,  ממטלות  בחלק  כתף  טות 
 בישולים, ואף בניהול החלק הכלכלי של הבית.

ה, היכן עובר הקו המפריד אלומשכך, רבים וטובים נדרשים לש
בין ההגדרה של אברך אשר 'תורתו אומנותו' אשר ניתן להגדיר 

כולל'   'אברך  של  המהות  היא  מהותו  אשר   - כי  הבריאה,  נזר 
זו יסכנו כל העם, לבין אדם אשר עמל בעמל יומו מביא  לדמות

טרף לביתו, הקובע עיתים לתורה יום וליל מה שנחשב בלשון 
 העם 'בעל הבית ברמה תורנית גבוהה'. 

למצא  ניתן  דיה,  ברורה  אינה  זו  הגדרה  רבים  שאצל  מאחר 
כותרות מרנינות בשמות משולבים כמו 'האברך המוביל', 'אברך  

ת המסעדות', 'צביעת בית ע"י אברך', 'אפיית עובד כמלצר באח
אשר  רבות  וכמוהו  שמים'  יראי  אברכים  צוות  ע"י  מצות 

ובזה   כלשהו,  עיסוק  בשילוב  אברך  בהגדרת  הם  משתמשים 
ת, האמנם זה הוא מה שמתכוונים כשאומרים אלה נשאלהש

הקובע  אדם  לכל  שניתן  שֵם  הוא  אברך  האם   ,!? 'אברך'?! 
לקבוצה כלשהי. )כמובן שאין הכוונה  עיתים לתורה, המשתייך  

במקום זה לגנות חלילה אי מי שהוגדר בצורה זו לאברך לומר 
עניינו,  לפי  מקום  בכל  תלוי  והדבר  זה,  לכתר  ראוי  אינו  כי 
כי  'אימון'  של  לסוג  ביטוי  צורת  הוא  זה  בשם  הרצון  ולענ"ד 
ניתן לסמוך עליו   כי  כשאומרים על אי מי שהוא אברך מובן 

ראה גמ' יומא פח. פלוני שלמד   –ו, כעין תעודת יושר  ולהאמין ב
 תורה מה נאים מעשיו...(. 

עוד  עוסקים  אינם  אשר  האברכים  של  עולמם  בתוך  גם 
ניתן  בה  לתופעה  ראוי  משקל  לתת  צריך  כלשהם,  בעבודות 
סדר  סיום  ואחר  התורה  בעמל  עצמו  המעמיד  אדם  לראות 

יותר, או  לימודו הולך   למרחקים כדי להשיג איזה מוצר בזול 
אם יש לו רכב נוסע לאיזה חנות בבאר שבע כי שמע ששם יש 
את המוצר שחיפש במחיר של מאה שקלים פחות... האם זו  

 לא סתירה למושג הבסיסי בהגדרת 'אברך כולל'.

בשעות   בכולל  לומד  האברך  אם  כי  להגדיר,  צריך  במיוחד 
בשעות  כי  חסרון  יש  האם  הכולל,  דרישות  לפי  מסויימות 
הפנאי יתעסק בעוד איזה עיסוק, ואולי אף מה שמתעסק בבית 
מוציא אותו מהלימוד, ואם מטפל בילדיו בזמן שאשתו איננה  
האשה   בהם  בזמנים  או  רבות  עבודה  שעות  מצד  אם  בבית 

את עזרתו של הבעל, האם גם בזה לא נסכים להגדיר   צריכה
 את הבעל כאברך מן המנין?

וזכה להשיא ילד או שתים ומתגולל  ואם האברך כבר מבוגר 
עובר  כעת  האם  עדנו,  תם  כבר  האם  השונים  הגמחי"ם  בין 
במעבר חד משם 'אברך כולל' לשם אחר 'בעל בעמיו' לאור שבין 

"ים לדאוג לקיים חובותיו  יתר עיסוקיו מתרוצץ הוא בין הגמח
 להשיא את בניו, האמנם?! 

'אברך   מגדיר  באמת  מה  הדעת  את  לתת  עלינו  הענין  להבנת 
כולל', ומהו הדבר שעל ידו נסיר ממנו את השם הנערץ 'אברך  
ידע  ומכאן  בעמיו',  כ'בעל  בהגדרתו  מנגד  אותו  ונותיר  כולל', 

זוהם האדם מה הדבר אשר ישים לנגד עיניו כמשימת חייו, ואי
יביאוהו   אשר  והמה  חייו  ממשאת  חורג  בגינם  אשר  הדברים 

 לשינוי מגמה, להותירו כבעל בעמיו ולא כ'אברך כולל'. 
 -    -    - 

הנה התורה מצווה אותנו 'והגית בו יומם ולילה', והיינו תפקידו  
של האדם להגות כל העת בתורה הקדושה, ולפי זה יש לשאול 
איזה היתר יש להאדם להניח את עמל התורה ולעסוק בענייני 
העולם, ובכלל לשם מה נאמרו הרבה מדיני התורה אשר עליהם 

עוברים על התורה ו האלנאמרו כל עניניני חו"מ למשל האם על  
דאביי   בהויות  התמידי  העיסוק  תחת  העולם  בהויות  עוסקים 

 ורבא?!

והאמנם שבנושא זה כבר עמדו רבים וטובים, ולא באנו לעסוק 
זה   אשר אלבנידון  אנשים  שישנם  כידוע  בתוצאותיו,  רק  א 

א ע"י  אלעוסקים בתורה ומוגדרים 'שבט לוי' לא מפאם ייחוסם  
ית אשר ניתנה לשבט לוי, להיות השתייכותם למשימה הייחוד

 'חלק השם ונחלתו' כדברי הרמב"ם )סוף הל' שמיטה ויובל(. 

באה   כולל',  'אברך  השם  את  כיום  המקנה  המיוחלת  ההגדרה 
לתת ביטוי לאותם אנשים אשר רצונם להכלל בהגדרה זו אשר 
ונחלתו', לאחר שפרקו מעל  הגדיר הרמב"ם שהם 'חלק השם 

 רבים אשר בקשו בני האדם. צוואריהם עול חשבונות ה

אותה   את  לשמר  ניתן  עדיין  מצב  באיזה  להבין  עלינו  וכעת 
הגדרה 'חלק השם ונחלתו' אשר היא מקבילה לשם אברך כולל 
בן ימינו, ובאיזה מצב כבר לא יהיה תוקף להגדרה זו, וכבר לא 

 יהיה ניתן להגדיר את האדם הנידון כאברך כולל.

דבר אשר אינו מהווה סתירה ונראה שההגדרה בדבר תהיה שכל  
לתפקיד, כשהמשל הקיצוני של זה הוא העיסוק באכילה ושתיה  
מקיום  כחלק  מהם  להמנע  הדעת  על  יעלה  לא  אשר  ולינה, 

כולל   עדיין כאברך  נחשב  בזה  ועליו   –העולם,  תורתו אומנותו 

 1המשך מעמ' 

הוא   העניינים,  את  מנהל  אינו  אחראי,  אינו  כי  יודע  כשהאדם 
 יודע כי אין לו מה להלחץ, הוא ממתין לישועת השם. 

הבעיה מתחילה כשהאדם מרגיש אחראי, אזי הוא נלחץ בזה  
רואה   אינו  ויודע שעדיין  עולמים  בחי  כשבוטח  הישועה,  את 

שהוא הוא האחראי, אין לו עוד מה להלחץ, יכול להשאר רגוע, 
 וכך ליסוע הלאה במאורעות החיים.

 אחד הדברים בהם יש ביטוי לתחושה זו, הוא בכתיבה. 

כשהאדם בא לכתוב חידו"ת בענין בו לומד, או שרוצה להעמיק 
הוא   שבתחילה  הרי  הלכתי,  נושא  בה  באיזה  הדרך  את  יודע 

למצב   מגיע  הוא  שם  בהמשך,  אך  הדברים,  את  ויבנה  יתחיל 
אותם,   איך להמשיך  יודע  לא  הוא  נתקעים  כביכול  שהדברים 
איך לסדר את הדברים, או איך למצא מקורות נוספים, אך בזה 
יכול הוא לבטוח 'ויסעו', תעשה את שלך, ובעז"ה תמצא פתאום 

משהו   תשמע  פתאום  הדרך,  המשך  על את  מדבר  ידך  על 
 הנושא, או כל צורה אחרת. 

'הוא' צריך  כשהאדם יודע את תפקידו, את דרכו הברורה מה 
לעשות, גם הסיעתא דשמיא מגיעה בדרך בה בחר השי"ת, וכך  
גם  ולהשיג  זוכה להעמיק  הוא  הנכונה  בדרך  בעקבות בחירתו 
דברים שלא חשב עליהם מראש, כי 'נפש עמל עמלה לו' )משלי  

הוא עמל כאן והיא עמלה עבורו שיבין ויסיק שמעתתא טז,כו(, 
מגיעה  אל וכך  דהלכתא,  מה  אליבא  לכל  דשמיא  הסיעתא  יו 

 שנצרך. 



 

 
 3  |  | בשלחפרשת  

 

נאמר ברמב"ם חלק השם ונחלתו, אמנם במקום שהעיסוק שלו 
שלו,   לתפקיד  סתירה  יהיה  מהווה  שלו  הקיצוני  כשהמשל 

בהתעסקות בהויות העולם גם מה שלא נדרש לו בחייו לקיום 
עצמו וקיום משפחתו, בזה מסיר מעצמו כתר זה, וניתן להגדירו 

 א כבעל בעמיו. אלכי אינו כלול בהגדרת אברך כולל 

ענין  בכל  כמעט  להבחין  ניתן  יהיה  זו,  קיצון  הגדרת  לאור 
סתי מהווה  היא  האם  התפקיד והתעסקות  של  למהותו  רה 

 כאברך כולל, או שאיננה מהווה סתירה. 

לסכום  מוגבלת  מחייתו  קצבת  אשר  אברך  כדוגמא,  וניקח 
מסויים בחודש ולפי ריבוי הוצאותיו זקוק הוא למוצר מסויים 

יו מחירו יקר ולצורך כך רוכש את המוצר אלאך בחנות הקרובה  
לצורך כך,   בחנות רחוקה יותר במטרה שלא יזדק לקחת הלוואה

הרי שאין הדבר סותר את עובדת היותו אברך כולל, גם במקרה 
ויתבטל משום כך מתורתו באותה   זה יצטרך לנדוד מרחק רב 
העת, אך אם הדבר נעשה בשביל שעל ידי כך יוכל לרכוש יותר 

א שכעת בחנות  אלו שאינם נדרשים לו כל כך,  אלמוצרים גם  
ק שנים מתוך המוצרים הקרובה יכול לרכוש במחיר אשר בידו ר

הנחשקים לו, ושם יוכל להשיג גם ארבעה, הרי שהליכתו הינה  
ביטוי לסוג של ביזנעס, ועצה טובה עבורו למצא מקור פרנסה 
את  להשיג  בשביל  שעה  חצי  להשקיע  מאשר  יותר  מכניס 
מינימום  מהשכר  פחות  שווה  החסכון  של  כשערכו  המוצר, 

 .. שהיה מקבל על עבודה קלאסית בשעה זו.

כשנתבונן בדוגמא זו האחרונה נכיר כי בשביל להצדיק את השם 
אברך אשר אנו נוטלים לעצמינו, צריך שהעיסוק בהויות העולם 
לא יהווה סתירה לערכינו, כי כאשר האדם מבקש להשיג עוד  
ועוד יותר מאשר נדרש לו לקיום חייו ]ולא באנו למעט הנאות 

נדרשות הם לאדם לצורך בריאותו הנפ גם אשר  וממילא  שית 
הם  אשר  הזה  העולם  תענוגות  בקניית  הם  אם  גם  הרוחנית,  
עשיתיו,  אף  יצרתיו  בראתיו  לכבודי  בשמי  הנקרא  כל  בכלל 
בהשגת  היא  נפשו  כולל אשר עמל  אברך  אותו  וד"ל[, מאידך 
השלימות בעמל התורה, לא מתאים אצלו הדרישה הכפויה הזו  

יש   בזה  ]וגם  בזול  יותר  המוצר  את  ענין להשיג  שאין  לסייג 
וכל מה שבאנו למעט שלא  סיבה  בלי שום  כסף  יותר  לשלם 
לעשות את הדבר כביזנעס כאשר זה נעשה חלק מהואי החיים, 
גם במחיר של  ביותר  הזול  ולהשיג את המוצר במקום  לחפש 

 השקעה רבה ועיסוק תמידי בדבר[.

כמובן שניתן להתבונן בדבר מהרבה ורציות שונות, ולא נאמרו 
 א כסימן דרך לכל דבר וענין ותן לחכם ויחכם עוד.אלים הדבר

 -    -    - 
זה   נפלא  בעולם  החי  אחד  כל  בחיי  המצויות  הטרדות  אחד 
שברא השי"ת הוא הדאגה לעתיד, יש דאגה אשר היא לעתיד 
הקרוב כמו קניית המחיה ליום המחרת, אולי גם לחודש הבא, 

הזמנים  בין  לימי  דאגה  כגון  הבאים  לימים  דאגה  וכדו'    יש 
לעין  גדולה  דאגה  יש  אך  הצורך,  במדת  נופש  מקום  במציאת 

מכל   אחד  אלערוך  כל  אשר  הילדים  לחתונת  הדאגה  היא  ו, 
באשר הוא יודע כי בהגיע עת דודים ידרש לשלם סכומי עתק 
יוכל להשיא את  והבנה איך  אשר בדרך הטבע אין שום הגיון 

כופלת, היאך ילדיו, ואם זכה למס' ילדים הרי שהדאגה כפולה ומ
ו, הרי דבר זה בלתי נתפס, אליוכל להשיג סכומים בלתי הגיוניים  

ואם נוסיף לכך את יוקר המחיה בן דורינו הרי שהדבר מרחיק 
 את היכולת בצורה היוצאת מגדר המציאות. 

היא  מגמתם  כל  אשר  תורה,  ללומדי  שבעתיים  קשה  הדבר 
רעידים ו מאללהיות ספונים בבתי המדרשות והוצאות עתידיות  

 אותם משלוותם, ולא נותנות להם מנוח עוד בימי צעירותם.  

בצורה  הילדים  את  לחתן  ניתן  היאך  זו  רבה  לדאגה  כפתרון 
מכובדת בלי להכנס לחובות אדירים, ישבו על מדין אנשי עשיה, 
וזה שנים רבות עסוקים הם כל הזמן למצא פתרונות אשר דרכם 

בהויו לעסוק  להמשיך  התורה  עמלי  עם יוכלו  ויחד  הגמרא  ת 
זאת לא לוותר על שמחה שלמה בנישואי הילדים, ומשכך נקטו  
בקהילות מסוימות תקנות עזר נישואין אשר על ידם מצליחים 

לחתן את הילדים בצורה ראויה במינימום הוצאות, ובלי לוותר 
 על שמחה מושלמת. 

דא עקא כי פתרון זה לא מעשי לרוב הציבור ועל כן נותרנו עם 
ה יוקר הבעיה  עם  הנוכחי  בדור  ילדים  לחתן  ניתן  כיצד  קשה 

 המחיה המאמיר כל העת. 

אחד הפתרונות אותם הגו אנשי חכמה ומדע אשר ידם רב להם 
למרחב   ההון'  'שוק  הנגשת  היא  הציבור,  לרווחת  בעשיה 
הציבורי, אשר בכח נסיונם הרב מצאו כי בהשקעה מועטה ניתן 

האדם להיות עסוק כל להשיג הון רב, כאשר לצורך כך לא צריך  
והלוואות,   בגמחי"ם  כסף  בהשגת  לקחת אלהעת  הוא  יכול  א 

מראש את הכסף שיש אצלו ולהשקיע אי שם בחברות הגדולות, 
ועי"ז ליטול גם הוא רווחים כלכליים ובכחם יוכל להשיג ולו חלק 

 מהנדרש לשמחת נישואי צאצאיו. 

ים גדולים, יה וקוץ בה, שוק ההון טומן בחובו סיכונאל  –דא עקא  
ומשכך האדם המתקשר עם שוק ההון נכנס הוא למצב מורכב 
אשר אם לא יסכין לו מראש הרי שיכול להפסיד בו את כל כספו, 
הסיכונים הללו עומדים המה לרועץ כנגד אותה עצה טובה אשר 

 העלוה בעלי תבונה, אוהבי תורה ודורשי חסד. 

א נמצא פתרון אך גם בזה לא יצא נשכר, כי בלא עצה זו עדיין ל
ילדיו   ולחתן את  יוכל האדם לכלכל מעשיו  ידו  ראוי אשר על 
כראוי, ואם לפנינו טרדת הפרנסה מה אולמא האי מהאי, ואיזה  
ואולי  ההון  בשוק  להשקיע  יחליט  אם  להאדם  תבא  עצה 

 להפסיד, ואם לא להשקיע הרי שאת הכסף הרי לא ישיג.
 -    -    - 

א אלדילְמא זו עומדת לפני כל אחד בעומדו בשערי שוק ההון,  
ו פחותים אלשאנשי מקצוע רבים אומרים בחכמה כי סיכונים  

למאד כאשר משקיע האדם לטווח ארוך מאד, כי גם אם תבא 
תקופת צנע בחלק מהשנים בהם יושקע הכסף, הרי שעם חלוף 

תקן 'השוק י  -האתגר, הכספים ישובו לאיתנם בשנים שאחרי  
 את עצמו' כלשונם. 

ובינתיים, יושב לו אותו אברך 'יושב אהל' אשר כמעט אינו יודע 
ו בהויות העולם, בודאי בעניינים שבהם לא עסק אלמימינו לשמ

מעולם, ושומע את הבשורות החדשות, 'שוק ההון' שהוא רווח  
כמעט בטוח, ומטבע הדברים אותו אברך גם כן רוצה לסדר את 

לחתן את ילדיו בכבוד, ואיך יעשה זאת אם עצמו ליום המחרת  
 לא ע"י שוק ההון... 

באמצעות שוק   להשיג  יוכל  הדבר אשר  אצלו  ואחר שנתברר 
כעת   אפקיד  אם  האברך,  של  הלמדני  החלק  מגיע  ף אלההון, 

שקל בחודש מתוך חסכונותי הלא אשיג לפי הצפיות סכום שבו  
בנק אוכל לחתן רק ילד אחד, אם כך עדיף שאקח הלוואה מה

כבר עתה, ובכך נכפיל ונשלש את הסכום, והסברא בזה מובנת, 
אם  הלא  כו"כ  מרויחים  חודש  כל  שמשקיעים  בסכום  אם 
לוקחים הלוואה ומכפילים הרווחים כפולים ומכופלים, ובהמשך 

 כמובן בשילוש ישלשו... 

בית  בתוככי  בעיון  להעמיק  במקום  כי  זה  כל  של  התוצאה 
ביזנעס בצורה קלה, בדבר   המדרש, מבקש לו האברך לעשות

על חשבון לימודו, ובפרט שאינו דורש בכך   לכאורה אינו גובל ש
כסף...    –מותרות   בסברות  אל לעשות  משתמש  הכל  בסך  א 

 הלמדניות שלו לשכלל את הדרך בה יוכל לחתן את ילדיו. 

אותו    ואם בכך היה די שהיה נוטל הלוואה על הסכום המסויים
איך לשכלל אם לא היה חושב כל העת  הוא החליט להשקיע,  

את ההשקעה הלאה והלאה, ]שזה תהליך טבעי של מי שמצליח 
הימים  מן  הרי שביום  עוד...[,  וצריך  להשיג את הכסף בקלות, 
נמשכת,  והירידה  ההון  ירידה בשוק  ישמע שחלה  אותו אברך 

ותו הזמן ונמשכת ]ופעמים הדבר נמשך כמה שנים[, הרי שבא
אחת  את  שיעשה  עד  לעצמו  מנוח  ימצא  ולא  יחמרו  מעיו 
הטעויות הנפוצות בשוק זה למשוך את הכסף בזמן ירידות, ובכך 
ימצא את עצמו בשוקת שבורה הן מבחינת ההלואה שלקח והן 

 מבחינת הכסף שלא השיג.



 

 בשלחפרשת |  |  4  

 

על זה והדומה לזה אמר מרן הגרד"ל שליט"א כי הסיכון בזה רב 
ם אם יצליח ויצליח, ביום שבו יקרה איזה אסון על ההצלחה, כי ג 

הרי שכל ביתו ירד לטמיון, והסיכון הנורא לא שווה למול סיכוי  
 הרווח. 

אין  כי  דבריו,  את  לבאר  שליט"א  הגרי"ל  מורינו  האריך  ובזה 
בלי  זאת  יעשה  אם  זה  בשוק  השתמשות  כל  למנוע  המכוון 

בניו ומניח את כספו ודואג לפרנסת  בבנק   התעסקות מיותרת 
אינו מוטרד אם חלילה יקרה    עד למועד הצטרכותם, שבזה גם

כי אין זה כסף שלקח בהלוואה וגם אין עליו עול כספי   משהו
הכלכלי   העול  מלבד  אופן נוסף  ו   שבכל  כתפיו,  על  אינו  מונח 

בו כל העת  הזמן הראוי לכך בתחילה   מתעסק  מלבד הקצבת 
ט עושה  ולא  הראוי,  באופן  כספו  את  שמניח  עויות לדעת 

 שגרתיות.

כאשר  כשמו,  ההון'  ל'שוק  עצמו  להכניס  האדם שהחליט  אך 
כי   לידע  הוא למַצות שם את המקסימום, עליו  בחיכו מבקש 
מלבד החששות האמורים אשר כתב מרן הגרד"ל שליט"א ממה  
מונעת   עת  בכל  בדבר  ההתעסקות  עבורו, עצם  לקרות  שיכול 

שפתח וכפי  כמשמעו,  כולל'  'אברך  להיות  בתחילת ממנו  נו 
הדברים כי המשמעות של 'אברך כולל', הינה בכל שמסיר מעליו 
צריך   אם  וגם  ונחלתו,  חלקו  הוא  וה'  הרבים  חשבונות  עול 
התעסקות   ]או  מוגזמת  שהתעסקות  הרי  לביתו,  עוד  לעשות 

 שמטרידה[ בשוק ההון היא סתירה למושג אברך כולל.
 -    -    - 

כבי בא  כיום  'אברך'  המושג  הדברים,  שתורתו  שורת  למי  טוי 
ביזנעס  לעשות  היא  חייו  מהויית  שחלק  מי  ולכן  אומנותו, 
כדוגמת הביקוש והחיפוש להשיג מוצר זול וכדומה, זה סתירה 

 למושג זה.

שאינו   באופן  רק  כולל  לאברך  נכונה  ההון  בשוק  השקעה 
מתעסק בה יותר מההעברה מהחסכונות כל חודש ]או הו"ק[, 

 יכן זה עומד בכל זמן ועת. באופן שאינו מתעניין ומברר ה

לנזקים  מסוגלת  וכדומה,  הלוואה  ע"י  ההון  בשוק  השקעה 
עצומים, ושונה היא מהשקעה קבועה הנ"ל כי בכסף של הלואה  
הסיכון גבוה ביותר כפי שכתב מרן הגרד"ל ]ואינו ככל השקעה  
שההימור הוא על נזק כספי ולא על נזק ערכי יותר[, והחוב גורם 

יותר יטריד  שלקח    שהדבר  למי  מעבר  הרבה  האדם  את 
 מחסכונותיו לשם כך. 

ואם האדם יודע כי שוק ההון יטרידו באופן שלא יוכל ללמוד  
את  שהאכיל  כשם  כי  ולדעת  בקב"ה  לבטוח  עליו  כזו,  בצורה 
אבותינו במדבר ארבעים שנה יתן לו ג"כ די צרכו, ובעז"ה יזכה  

 בזה ובבא ולא יעזבנו השי"ת לתת לו כל הנצרך לו. 

 כולל בית יהודה  רב יצחק ברכהה

 במעלת השירה והנגינה להשי"ת 
 )ט"ו א(  את השירה" וגו'.   אל "אז ישיר משה ובני ישר 

 כתב ספר חרדים )בחתימת הספר, פרק ע"ג ד"ה סגולה ג'( יכוין 
רבה,  ושמחה  בקול  לאומרה  יום,  בכל  שאומרים  הים,  בשירת 
כאילו אותה שעה יצא ממצרים, שהרי אמרו במדרש }מדרש 

ישר את  משה  ויסע  י"ח{,  שהסיעם   אלתהלים  סוף,  מים 
מעוונותיהם, שנמחלו ע"י השירה, שאמרו, שכל מי שנעשה לו 
'  נס ואומר שירה, מוחלים לו על כל עונותיו, והנה אחר שצונו ה 

לומר שירה זו בכל יום, כדכתיב ויאמרו לאמר, וכדכתב רשב"י, 
כשעה   רבה,  בשמחה  יום  בכל  אותה  שנאמר  לומר  שרוצה 
כשעה   יום,  כל  סגולתה  כח  ודאי  אותה,  שאמרנו  ראשונה 

 ראשונה למהדרין, ע"כ דבריו. 

והביאו סגולה זו, החיד"א בספריו צפורן שמיר )סי' ב אות כד(.  
אות עו(. והכה"ח )סי' נ"ז אות מ"א( בשם   ומורה באצבע )סי' ג 

ויגש  )פרשת  ד(. והבן איש חי  נ"א אות  )סי'  ספר סולת בלולה 
 הלכה י"ד(. והמשנ"ב )שם ס"ק י"ז(.

וכתוב בפסוק )ט"ו כ( ותקח מרים הנביאה אחות אהרן את התוף  
ויש  וגו',  ובמחולות  בתופים  אחריה  הנשים  כל  ותצאנה  בידה, 

ו כן ולא האנשים, וברש"י )שם( כתב, לשאול, מדוע הנשים עש 
ניסים,  להם  עושה  צדקניות שבדור, שהקב"ה  היו  שמובטחות 
היו   לא  שהאנשים  י"ל,  ולפי"ז  ע"כ.  ממצרים,  תופים  והוציאו 
 במעלת הבטחון של הנשים, ועל כן לא הוציאו תופים ממצרים. 

א מתוך אלובספר כלי יקר )שם( כתב, שכיון שאין הנבואה שורה  
לנשים יש צער לידה, על כן הוצרכו כל הנשים לתוף, שמחה, ו

כדי שתחול עליהם רוה"ק מתוך שמחה, ע"כ. ויש לשאול, הרי 
אין הם יולדות כל הזמן, ולמה הוצרכו לכלי נגינה כדי לשמוח, 
וה"ה לשאר עניני צער של  ויש לתרץ, דצער לידה לאו דוקא, 

 הנשים, כצער הוסת, וצער גידול בנים וכו'.  

יערות דבש )ח"ב דרוש ט"ו( כתב, שרק הנשים לקחו כלי   ובספר
לכלי  הוצרכו  ולא  נשגבה,  במעלה  היו  שהאנשים  משום  שיר, 
נגינה כדי להיות בשמחה, אבל הנשים היו במדרגה פחותה מהם, 
והוצרכו לכלי נגינה כדי להיות בשמחה, ע"כ. ובספר מעינה של 

ה נטלו  ערוה,  באשה  שקול  שכיון  תירץ,  )שם(  תופים תורה 
 בידיהם, כדי שלא ישמעו האנשים את קול שירתן.

והשירה היא אחת מהדרכים של עבודת השי"ת, ושירת הלוים 
כן  ולמדו  )י"ב.(  בערכין  כמבואר  במקדש,  עבודה  חשובה 
אור  }שבראש ספר  עקיבא  דרבי  באותיות  ואיתא  מהפסוקים. 

א כדי שיאמרו לפניו  אלזרוע ח"א{ שלא ברא הקב"ה את עולמו  
)י"א:( מבואר, עה"פ  שיר וגו'. ובגמ' ערכין  ה, שנאמר הוד והדר 

וקיך בשמחה וגו', איזה עבודה  אלתחת אשר לא עבדת את ה'  
שהיא בשמחה ובטוב לבב, הוי אומר זה שירה. ובספר ראשית 
חכמה )שער אהבה פרק י סימן לב( כתב, שהשיר גורם לדבקות  

 בהשי"ת. 

)צ"ח:( אמר רב, לא עוד ממעלת השירה, מבואר בגמ' סנהדרין  
א לדוד, ופרש"י, בזכות דוד, שהיה אומר שירות  אלנברא העולם  

ושמו לה',  העולם    אלותשבחות  נברא  לא  למשה, אלאמר,  א 
 ופרש"י, בשביל משה, שהיה עתיד לקבל את התורה, ע"כ.  

שאין  )קי"ז.(  פסחים  בגמ'  מבואר  נגינה,  כלי  שמיעת  ובמעלת 
וכו',   מתוך  לא  שורה  מצוה,   אאלהשכינה  של  שמחה  מתוך 

ה',  יד  ותהי עליו  כנגן המנגן  והיה  ועתה קחו לי מנגן,  שנאמר 
ע"כ. ובגמ' ברכות )נ"ז:( אמרו, ג' דברים משיבים דעתו של אדם, 

הוא  אלו ביאר, שאם  )שם(  ובמהרש"א  וריח,  מראה  קול  הם  ו 
 ו הדברים משיבים את דעתו.  אלבדאגה וביגון, ג' 

י צדיק פרק ל"א( כתב בשם תקוני  ובספר מעבר יבוק )חלק שפת
הזוהר )תיקון י"ב( שיש היכל למעלה בשמים גנוז, שאינו נפתח  

וכו', והנשמה נהנית מהניגון, כי היא רגילה בניגוני  אל א בניגון 
המלאכים ושירת הגלגלים, ובהיותה בגוף ושומעת ניגון נהנית 
ומרוב  ביסודה,  דבוקה  בהיותה  רגילה  שהיתה  כמו  ממנו, 

וקים, כפי יסודה הראשון אלראוי להשרות עליה רוח    הערבות
 וכו', ע"כ.  

והרמב"ם )שמונה פרקים פרק ה( כתב, שמי שהתעוררה עליו  
מרה שחורה, יסירנה ע"י שמיעת הניגונים ומיני זמר. ובהקדמת 

משקלוב כתב, כה אמר הגר"א,  אלספר פאת השולחן לרבי ישר
ים בה וכו', וחכמת כל החכמות נצרכים לתורתינו הקדושה וכלול

המוסיקה וכו', ורוב טעמי התורה, וסודות שירת הלוים, וסודות  
תיקוני הזוהר, אי אפשר לידע בלעדה, ועל ידה יכולים בני אדם 
מתים  להחיות  ויכולים  מנעימותיה,  נפשם  בכלות  למות 
בסודותיה הגנוזים בתורה, וכמה ניגונים הביא משה רבינו מהר 

 ע"כ דבריו.  סיני, והשאר מורכבים, 

ורבי נחמן מברסלב כתב בספרו המידות )ערך שמחה אות יד( 
פלאג'י  חיים  ורבי  והתלהבות.  שמחה  לידי  תבוא  הזמר  שע"י 
כתב בספרו נפש כל חי )מערכת פ אות ג( שע"י השירה מתכפר 

 לאדם עון לשון הרע. 

ובמדרש שוחר טוב תהלים )צ"ב( מבואר, שמקבלים את השבת 
שנא וזמרה,  ובתוס' בשירה  ע"כ.  השבת,  ליום  שיר  מזמור  מר 

ארץ  בני  הגאונים, שאין  כתבו בשם  מכנף(  ד"ה  )ל"ז:  סנהדרין 
א בשבת שנאמר וכו', ע"כ. ובשבולי אלאומרים קדושה    אלישר



 

 
 5  |  | בשלחפרשת  

 

כי היא  כ"ב( כתב בשבח הזמרה בשבת,  )סימן  הלקט שמחות 
 מרוממת את האדם יותר מכל השבוע, ע"כ.  

)סי' תתשמ"ז(  ה'    ובספר חסידים  כן ברך  כתב, שבפסוקים על 
ויברך   ויקדשהו,  יום השבת  נרמז, אלאת  יום השבת,  וקים את 

שבשבת צריך לשיר ולרנן, יען כי איוב כשקילל אמר )איוב ג ז( 
תבוא רננה בו, משמע, דבשבת שהוא יום ברוך, יש לרנן בו,    אל

להרבות  שנוהגים  כתב,  ס"א(  רפ"א  )סימן  או"ח  והרמ"א  ע"כ. 
ל שבת, כל מקום לפי מנהגו, ויש להאריך ולהנעים בזמירות ש

בזמירות, ואין למחות במאריך בהם, אע"פ שהמוחה מכון משום 
ביטול תורה וכו', ע"כ. ובמשנ"ב )סי' תק"ס סקי"ד( כתב, שמצוה  

 לזמר ברגלים בבית הכנסת.  

ובזוהר פרשת עקב )דף רע"ב:( אמרו, עשרה דברים צריך האדם 
ו בסעודה בשבת,  וחדוה, לעשות  לעורר שירה  הוא  אחד מהם 

ע"כ. וכן מבואר בגמ' מגילה )י"ב:( אמר רבא, יום השביעי היה, 
אוכלין ושותין, מתחילין בד"ת ובדברי תשבחות, אבל   אל שישר

מתחילין   אין  ושותין,  שאוכלין  כוכבים  בדברי אלעובדי  א 
תיפלות, ע"כ. ובשיר השירים רבה )פרשה ח אות ה( איתא, ביום 

כש ומשבחים    אלישרהשבת  ומברכים  ושותים,  אוכלים 
יסוד   ובספר  ע"כ.  ומתרצה,  לקולם  מקשיב  הקב"ה  ומקלסים, 
ושורש העבודה )שער ח פ"ו( כתב, שמעלה גדולה היא לשורר  
שיר(.  )מערכת  יועץ  בפלא  וכ"כ  שבת.  שירי  שבת  בסעודות 
וה'   ובסידור היעב"ץ כתב, שהאומר זמירות שבת מביא טובה, 

מתרצה, ומקיים העולם שלא יחרב, ושבת הוא  מקשיב לקולו ו
עת הזמיר לה', מענין היום בעת אכילה ושתיה, כמ"ש מזמור 

 שיר ליום השבת, ע"כ.  

ובמעלת אמירת פרקי שירה, מבואר בחז"ל }הובא בסוף ספר 
וקים להמבי"ט{ שכל העוסק בפרק שירה בעוה"ז, זוכה  אלבית  

מיצה  וניצול  בידו,  מתקיים  ותלמודו  רע, ללמוד,  ומפגע  "ר 
ומחיבוט הקבר, ומדינה של גהינום, וזוכה לימות המשיח, ולחיי 
העוה"ב. תניא, ר"א אומר, כל האומר פרק שירה זה בעוה"ז, זוכה  

 ואומר לעוה"ב שנאמר וכו', ע"כ.

והמבי"ט פירש )שם( שאין הבע"ח עצמם אומרים את השירה, 
רש, א המלאך הממונה עליהם אומר כן, אולם שוב כתב לפאל

והחיד"א בספר מראית העין ע"ז  כן.  שהבע"ח עצמם אומרים 
)י"ז. ד"ה ההרים( פירש, שהמלאכים הממונים עליהם אומרים 

 כן, ולא הבע"ח עצמם. 

ובגמ' מגילה )לב.( מבואר, אמר ר' יוחנן, כל הקורא בלא נעימה, 
וגו'.   להם  נתתי  אני  וגם  אומר,  הכתוב  עליו  זמרה,  בלא  ושונה 

ם )ד"ה והשונה( שהיו לומדים המשניות בע"פ, וכתבו התוס' ש
ערכין )פ"ד    אלוע"י הניגון היו זוכרים את המשנה. ובתפארת ישר

בועז א( כתב לבאר לפי"ז, מה שמבואר בש"ס בכמה מקומות 
חסורי מחסרא והכי קתני, שהטעם לכך הוא משום, שהיה להם 

ם זמירות מיוחדות לכל משנה, שעי"כ היו זוכרים את המשנה, וא
היו מוסיפים על החסורי מחסרא, יתבלבל השיר המיוחד לזה 
המשנה, ותשתכח המשנה ח"ו, ועל כן השאירו המשנה כמות  

 שהיא כתובה. 

 ה אהל תורכולל  יהו זקסאלהרב מ. 

 תחומין במנהרות הרכבת 
בנידון האם מנהרות הרכבת מוסיפות    –   יצא איש ממקומו'   אל ' 

 על תחומי העיר והמסתעף לשובת במערה 

נראה לדון כיצד דנים מערה או מנהרה ]בלש' מתקדמת[ בתור 
רשות המחוברת עם העיר, ונפק"מ האם נחשבת חלק מן העיר,  
יכול לילך   גבול העיר, האם השובת בעיר  האם זה מרחיב את 

 במנהרה ללא הגבלת תחום וכו'. 

ראשית נראה להעמיד ב' סוגיות העוסקות בכך במס' עירובין,  וב
סוגיא א': עירובין נה: דנה להגדיר את תחומי העיר האם המערה 
הנמצאת בגבול העיר נחשבת כחלק מן העיר, וממילא מתרחבת  
גבול המערה ]לכה"פ לשי' תוס' שנפסקה בהל'   העיר עד סוף 

ונתבאר בגמ' דמער ו ד"ה שיש"[,  בניין בבביה"ל שצח  ה שיש 
 העיר ואם אין בניין על פיה לא.  אלע"פ מתחברת 

סוגיא ב': מצינו בעירובין מד: דהשובת במערה יכול לילך את כל 
המערה ]ובגמ' סא: מבואר אפי' גדולה כמערת צדקיהו )במאמר 

כ המערה  גודל  לחוקרים  כיום  הידוע  לפי  מטר,   220המוסגר: 
ביא בשם הרא"ש אולם במלאכת שלמה למס' תמיד פ"ג מ"ח מ

ומשם  יריחו  עד  שבת  תחומי  שמונה  היתה  צדקיהו  דמערת 
נשמע קול צירי דלתו ההיכל בזמן פתיחתם ביריחו[, ואיתא ע"ז  

פיים אמה  אלבגמ' דהיכא דיש למערה ב' פתחים הרי יכול לילך  
מכל פתח ופתח לכל כיוון, ומבואר עוד בגמ' דהיכא דיש למערה 

פים אלבי המערה יש פחות מד'  ב' פתחים ובין פתח לפתח על ג 
אמה, איכא חי' מיוחד הנקרא הבלעת תחומין, וביאור החידוש: 

פיים אמה  אלשהרי כלל בידינו שמותר לילך מחוץ לתחום רק  
שאפשר  הוא  דהדין  פתחים  ב'  לה  שיש  מערה  אולם  בשבת, 

 פיים אמה לכל צד. אלללכת מכל פתח ופתח של המערה 

ם לקולא ולחומרא מחמת הני  ומעתה נראה להעמיד כמה נידוני
ו שכן  אלסוגיות, וחלק מן הנידונים כמעט ולא נידונו כלל, ואף  

 רב העלם על הנגלה: 

הא':  כדוג'   הנידון  לעיר,  מעיר  העוברת  במערה  לדון  נראה 
וכל  הארץ,  בערי  ליום  מיום  המתחדשות  תחתית  הרכבות 
הרכבת   דמנהרת  נאמר  האם  למיניהם,  המטרופולין  תוכניות 

להיות חלק מן העיר, וממילא לכל אורך תווי המנהרה תצטרף  
יחשב הדבר כחלק מן העיר, וממילא כשנבא לדון את הגדרת 
העיר לדוג' בני ברק נדון שכל העיר ממשיכה עד הקצה השני 
של המנהרה היוצא בעיר 'תל אביב או 'בת ים' ונדון הכל כעיר 
 אחת מחמת שזה כאילו בית הנמצא בקצה העיר המצרף לעיר

וממילא עד מקום כלות יהיה כל השטח שע"ג כחלק מן העיר, 
ושורש נידון זה תלוי בג' נידונים הא': האם הבניין המצוי בפתחי  
הכניסות לאותם מנהרות נחשב כדין 'בניין ע"ג המערה, הנידון 
דהמערה   דכיון  נימא  האם  כבניין  נחשב  דלא  כמה  כל  הב': 

דדנה בתור לצרף   פתוחה בתוך העיר ממש, ולא כסוגיית הגמ'
'בניין ע"ג המערה',   את זה לשיעור העיר, לא בעי' בכה"ג לדין 
שיהיה   בכדי  הוא  בבניין  העניין  העיקר  בפשוטות  הג':  הנידון 
חשוב לדירה, ואף אי נימא דלא כן, מ"מ הא מיהת בכדי לצרף 
אותם  האם  דיורים,  בר  דבר  דווקא  בעי'  העיר  מן  להיות חלק 

ירה. ]מחמת עצם שימושיהן, ומחמת מנהרות נחשבות למקום ד
 המשרדים הקיימים בתוכם, וכפי הנקרא היום 'עיר תחתית'(. 

לצד שנאמר שאין המנהרה כחלק מן העיר יש לדון,   הנידון ב': 
במי שיקבע את שביתתו שם, דהיינו שיניח שם עירוב תחומים 
האם נאמר שממילא דירתו היא שם, וממילא יכול לילך מקצה  

לקצה השני אפי' חוצה כמה ערים, ומכל פתח  א' של המערה  
 פיים אמה. אלופתח של המנהרה יכול להוסיף ולילך עוד 

עוד יש לדון היכא שקבע שביתתו במערה, האם נאמר   הנידון ג': 
שיכול לילך מחוץ למערה על גבה, ולא רק בתוכה ]ובפרט בנידון 
בהם  שיש  מנהרות  באותם  לילך  יקשה  מאד  שבטכני  דידן 

,  אולם בנידון זה בפן ההלכתי נראה לקמן שאין לו מקום רכבות[,  
 א בשי' הראשונים כהראב"ד ועוד ויש לדון בהכי.אלואינו שייך 

ד:  באותה    הנידון  שביתה  שהקונה  שנוכיח  לצד  לדון  יש  עוד 
בדין הבלעת תחומין,   עוד  לדון  יש  ע"ג,  לילך  יכול  אינו  מערה 

ב' פתחים   לה  דמערה שיש  הנ"ל  בסוגיא  הוא  דמבואר  דהדין 
פיים אמה לכל אלשאפר ללכת מכל פתח ופתח של המיערה  

צד, א"כ היכא שיהיה מערה ההולכת בקו ישר ממזרח למערב 
אמה בין   3999]כדוגמ' על ציר רח' ז'בוטינסקי[ ויש מרחק של  

וילך   ויעלה מפתח א'  יהיה במערה  ואילו  פים אלפתח לפתח, 
יעלה אילו  ומכנגד  למערב,  מזרח  מכיוון  וילך   אמה  ב'  בפתח 

פיים אמה ממערב למזרח נמצא שב' התחומים מתחברים אל
את  למערה  מחוץ  לילך  המתירך  הבלעה  דין  נתחדש  ביניהם, 

כיון שנבלעו התחומים זה בזה, א"כ יש לדון היכא שיהיה    3999
אמה האם   3999פתחים למערה, ובין כל פתח לפתח יהיה רק    20

ע"ג המערה   לילך  ]למעלה מאמ  39,990יהיה מותר  ק"מ    20ה 
 שיעור חזו"א[ כיוון שיש הבלעה מפתח לפתח. 



 

 בשלחפרשת |  |  6  

 

ה':  שאפשר   הנידון  שנאמר  כמה  כל  הדין,  האיך  לדון  יש  עוד 
פיים אמה, ופתח המערה יוצא בתוך אלללכת מפתח המערה  

 פיים אמה. אלהעיר, האם נאמר שיוכל ללכת בכל העיר או רק 

נימא שמערה    לאידך גיסא אילחומרא  עוד יש לדון    הנידון הו': 
העיר  מבני  א'  האם  העיר,  מן  חלק  אינה  פיה  על  בניין  שאין 
שרוצה לילך בתוך המערה תחת העיר, תחת בתי חולים וכדו'  

פיים אמה בתוך המנהרה, אלהאם נימא דיהיה מותר לילך רק  
דהמערה  כיון  סו"ס  או  לתחום,  חוץ  כיוצא  יחשב  לזה  ומעבר 

 יר.נמצאת תחת כנפי העיר הרי היא בכלל הע

אי נימא דמערה הנמצאת תחת חומרא עוד יש לדון  הנידון הז': 
וכדוג'  העיר איננה בכל העיר, א"כ מי שקבע שביתה במערה, 
במציאות שלנו היום דיש יח"ד הנמצאות תחת הקרקע, האם 
נדון בהם תורת מערה, וממילא נדון דהם מובדלים מן העיר, ומי 

אמה מביתו, ויאבד    פייםאלא  אלשישבות בהם לא יהיה לו לילך  
את כל תחומי העיר, כיון שקבע שביתתו במערה הנמצאת תחת  

 העיר.

נראה   מ"מ  למאד  עד  ורחבים  עמוקים  הנ"ל  הנידונים  ועיקר 
 להעמיד בהם כמה עניינים. 

לצרפה   בכדי  פי  על  בניין  דבעי'  בטעם  לדון  נראה  בראשית 
לחזו"א,  בין המשנ"ב  פלוגתא  בזה  נראה  ולכאו'  העיר,  לעיבור 
בניין  דבעי'  הדבר  דטעם  כ'  לג  ס"ק  שצח  בס'  כ'  דהמשנ"ב 

כ' נוסח  אין מערה נחשבת לבית דירה'"ה  אל'ד , אולם בחזו"א 
דירה גמורה  שאני שהיא  אחר וז"ל בליקוטים קי סכ"ח כ' ומערה  

, ובבית על פיה מצטרפת', ומכח זה עוד  א שגגה נדון בפ"עאל 
'נראה   שם  וז"ל  בחי'  טובא  לעמוד  ויש  לחדש  החזו"א  הוסיף 
דעיר בנוי' על עמודין גבוהין י"ט מן הארץ אין תחת העיר דין 
עיר ואם יש בית למטה מודדין תחומו מביתו, וכשם שאין מערה 

גגה כך בית שלמע דין עיר עושה עיר על  לה מי"ט אין עושה 
א להגדרת אלתחתיו', דהינו לחזו"א אינו שייך לעניין דיורין כלל  

 הדבר כרשות נפרדת. 

בכלל  היא  האם  העיר  בתוך  הבלועה  במערה  לדון  יש  ועתה 
המערה  את  לעבר  לעניין  היינו  דמצינו  דינא  האי  דכל  העיר, 
 ולהוסיף אותו להיות חלק מרשות העיר, אולם כל כמה דהיא 

ולא  העיר,  מן  חלק  היא  דבפשוטו  נמצא  העיר  בתוך  קיימא 
מיבעא לסברת המשנ"ב שכל הנידון במערה היינו דכיון דאין בה  
בית דירה ממילא אינה מוסיפה על העיר, וכמו כן מבואר שם 
באותו סעיף שגם בית כנסת שאין שם דירה לחזן אינו מוסיף 

בודאי הוא    על העיר, אך הא מיהת עד כמה שהעיר מקיפה אותו 
א דמ"מ בדברי החזו"א היה מקום לדון דסו"ס אלנבלל עם העיר,  

 המערה היא רשות אחרת. 

יהודה   ר'  לגאון  בתתש'  העלה  סי' מח  ח"ו  הלוי  ובשו"ת שבט 
לונדון  העיר  תחת  הרכבת  של  במנהרות  שליט"א  דינר  אריה 
דודאי הם מצטרפין להיות חלק מן העיר, ובדבריו מייתי לדברי 

ראה בפשיטות בדבריו שאינו בד בבד עם תש', אולם החזו"א ונ
מו"ר הגר"י לנדו שליט"א אמר בזה דפשיטא דכל דברי החזו"א  

א לעניין עיבור העיר, ואין בכוונתו לדון שיהיה זה רשות אלאינם  
 אחרת.

תחת   הבנויות  ביח"ד  שם  שדן  שבת'  'תחומי  בס'  עי'  אולם 
הא יח"ד  באותם  בשבת  מי ששובת  הדין  מה  נימא הקרקע  ם 

דיאבד את העיר מחמת שהוא ברשות אחרת, ודן שם דלפי דברי 
טעם  שעיקר  המשנ"ב  בדברי  לנראה  ובפרט  הלוי,  השבט 
המערה הוא מחמת שאינה דירה, משא"כ הכא דכל בניית היח"ד  
מצדד  החזו"א  בדברי  אולם  כלל,  לדון  מקום  אין  לדירה  נבנו 

היה להם חלונות  באופ"א ממו"ר וכ' לדון בב' סוגי יח"ד דהיכא שי
מע"ג הקרקע שפיר יצטרף ]ולא ביאר דבריו, אולם לכאו' היינו  
]חלנות   אנגלי  שיהיהחלון  היכא  אולם  המערה[,  ע"ג  כבניין 
הטמונות לגמרי בקרקע רק עושים חפירה סביב החלון עם רשת 
מעל להכנסת אויר[ נשאר בצ"ע, ומאריך שעיקר דברי החזו"א  

 ליט"א לא איירי החזו"א בהכי.יל"ע בהם, אולם לדברי מו"ר ש

ועתה יש לחזור ולדון עוד בעניינים הנ"ל, והנה הקובע שביתתו  
במערה קונה שם שביתה, דהיינו מי שגר בעיר שיש שם מנהרה 
והוא מניח עירוב תחומים בתוך המנהרה דין הוא שקונה שם 
שביתה, ונתבאר בגמ' שבת סא דיכול לילך את כל המערה אפי' 

  8צדקיהו וכו' ]ועי לעייל שהבאנו דאורכה היה  ארוכה כמערת  
תחומי שבת, אך הגמ' נקטה וג' בעלמא[, והיינו ככל דיני עירוב  
תחומים הידועים לנו להל' בפשיטות שאינו מאבד את שם העיר 
שלו  ]למרות שיש שחולקים בכך לעניין לילך לצד השני של 
המערה,  שטח  כל  את  גם  לו  יש  בפשיטות  קי"ל  הכי  ביתו[ 
וממילא אילו המנהרה חוצה את הארץ כדוג' מפ"ת לת"א וכו'  
ביוזמות עתידיות של רחובות ]לוד[ כפר סבא וכדומה, יוכל לילך  

ועוד   המערה  כל  שיוצא אלאת  ופתח  פתח  מכל  אמה  פיים 
 מהמערה. 

פתח   בין  דיש  דהיכא  תחומים  הבלעת  בסוגיית  נתבאר  ועוד 
יוכל לילך מפתח לפתח גם על    3999לפתח   גבי המערה אמה 

לכל אורך התווי    3999מלמעלה, וממילא אילו יהיה פתחים של  
 נמצא דיוכל לילך בשטח שעל גג המערה הכל. 

צריכים  והדברים  תחומים  עיבור  בעניין  לדון  לן  נשאר  מעתה 
נדון לאותם מנהרות שיש להם כמין בניין   רבנים וגאונים, האיך

דיורים משרדים  שונים של  סוגים  יש  ובתורת  בפתחתם,  קטן 
ושומרים וכו' האם נימא דנחשב הדבר כמערה שיש ע"ג בניין, 
וממילא כל המערה תתעבר לכל אורכה להיות חלק מן העיר,  
עוד יש לדון כיון שזה מחובר לכמה ערים, אי נימא דנעשה חלק 

שיהפך למחבר בין כל הערים, או היא תחשב להיות   האם זה
חלק מעיבור העיר אך לא לחבר העיירות, דהיינו הנידון האם 

פיים אליהם רק שיעור  אליוכלו לילך בכל הערים שהיא מגיע  
סייעתא  ה'  ויתן  תתחבר,  העיר  כל  או  הרכבת  מטווח  אמה 

 יבא דהילכתא.  אלדשמיא למבינים בעם לאסוקי שמעתתא 

 כולל הליכות משה  זר אנגל עאלהרב 

 בעניין ירידת המן ולחם משנה ביו"כ 
 מחלוקת הראשונים אם ירד מן ביו"ט ויו"כ 

עי' תוס' ביצה ב' ב' )ד"ה והיה ביום( שהביאו שני שיטות אם ירד 
"תימה  וז"ל  ביו"ט  בי"ט   מן  יורד  היה  לא  שהמן  משמע  דכאן 

ויברך   אמר  והא  בחול,  וזהו  להכנה  הראוי  הששי  רש"י  כדפי' 
ויקדש ברכו במן וקדשו במן שבשבת לא היה יורד מן אבל בי"ט  
היה יורד, וי"ל דמדרשים חלוקין כדאיתא במדרש )מכילתא פ'  
בשלח( שבת לא יהיה )שמות טז( לרבות יום הכפורים לא יהיה  

 ת י"ט שלא היה יורד בהן מן" עכ"ל.  בו לרבו

ובהלכה לא מובא בשו"ע להדיא נידון זה, רק דרך אגב בהל' ליל 
הסדר סימן תעג נזכר שלוקח השלימה ופי' ברא"ש בפרק ע"פ  
ובהגהות   דידן,  התוס'  וכמש"כ  ביו"ט  משנה  לחם  הדין  משום 
כך שאומרים  לא  להדיא  איתא  בתפילה  הרי  אשרי שם תמה 

מנים עי"ש, וברמב"ם פסק שצריך לח"מ ביו"ט וקדשתו מכל הז
 בפרק ל' מהל' שבת, ובחת"ס העיר מנוסח התפילה כנ"ל. 

 ביאור החת"ס משום שיש היתר מלאכה ביו"ט 
ביו"ט הרי הטלטול מותר  ירד  והנה הביאור בזה שמדוע שלא 
וא"כ מדוע   יו"ט  גם הבישול מותר לצורך  וכן הרי  יו"ט,  לצורך 

לכך,   שאלהוצרכו  צ"ל  נאסרו א  ולכן  מעויו"ט  אפשר  היה 
במלאכה שאי"צ לכך ואפשר לעשותה מערב יו"ט ]ור"י חולק[ 

 וכן פירש בחת"ס )טז כו( עי"ש. 

]ובחת"ס שם כתב לפי"ז שבאמת אין סתירה בין המדרשים וז"ל 
"דוודאי מצד קדושת יום טוב עצמו אם לא הכינו להם מעיו"ט  

דמה שאפשר להכין היה יורד להם המן גם ביום טוב, אך מכיון  
מעיו"ט אסור לעשותה ביום טוב, ואפי' אוכל נפש גמור היכא 
דלא נתקלקל אם נעשה אתמול או שעדיף יותר מאתמול, עיין 
ועיין בש"ע או"ח סי'  ז' ע"ב בד"ה כאן במכשירין,  תוס' מגילה 
תצ"ה ס"א ברמ"א ומג"א ופרי חדש האריך בזה, לכן מכיון שבא 

ם ללקוט שני עומרים לאחד, שהמן מתאמצי  אלעיו"ט הי' ישר
הי' יורד בשפע רב בכל יום, כדאיתא שגם החיות והבהמות הי'  
שותים מהמן שנמס בכל יום שכ"כ הי' הרבה )ומביאו רש"י פ' 



 

 
 7  |  | בשלחפרשת  

 

ספק  ומצד  ע"א(,  )ע"ה  יומא  במס'  המן  רבוי  בענין  עיין  כ"א(, 
יצטרכו   ולא  בלילה  יבאיש  לא  אולי  משנה  לחם  עיו"ט  לקטו 

טוב עם הכלים לחוץ ללקוט, ובשלו והכינו מבערב, לצאת ביום  
ומכיון שכבר לקטו לחם משנה מעיו"ט ממילא לא עשה הקדוש 
גם  הטוב  ובטעמו  בעין  ונשאר  בלילה  להבאישו  נס  הוא  ברוך 
ביום טוב, אבל אם הם לא הי'   ולא הוצרך המן לירד  למחרתו 

א כדרכם ביום אחר עומר לגולגולת, לא היה  אללקטו מעיו"ט  
הברכה  ה שנעשה  כמו  משנה  לחם  להעשות  מתברך  עומר 

בע"ש, וגם לא היה יום טוב מקודש שלא לירד בו ביום טוב כלל 
א היה יורד גם ביום טוב, וזה החילוק בין שבת ליו"ט, וצדקו  אל

שני המדרשים יחדיו דלא היו הברכה וקדושה בשביל יום טוב, 
נתקלקל   לא  מעיו"ט  בעצמם  הכינו  שהם  מכיון  ולא ואפ"ה 

שני  וא"ש  כלל,  המן  ירידת  טוב  ביום  בו  היה  לא  הבאיש 
 המדרשים כהוגן" ע"כ[. 

 דין לחם משנה ביוה"כ 
תלוי  ביו"כ  שגם  התוס'  מש"כ  אם  יל"ע  שלפי"ז  ובאמת 
במחלוקת זו צ"ע אם דינו כשבת לענין המן זה תלוי במחלו' בגמ' 
ביו"ט  כמו  מותר  הרי  לצורך  בישול  וכן  ליו"כ  הוצאה  יש  אם 

ה השוו התוס' אהדדי את יו"ט ליו"כ ולכאו' ה"ה לענין לחם משו"
 משנה הוי הכי שיהיה מצות לחם משנה ביו"כ כמו ביו"ט. 

וביארו  ביו"כ  לח"מ  חיוב  שאין  שכ'  י(  ס"ק  )תריח  במג"א  ועי' 
תקנו   דלא  לומר  יש  הכיפורים  ביום  "וא"כ  השקל    – במחצית 

למן,   )לחם משנה( ויש טעם לדבר, דהא טעם לחם משנה זכר
כדאיתא בשבת דף קי"ז ע"ב דכתיב ]שמות טז, כב[ לקטו לחם 
שכתבו   כמו  מן,  בו  ירד  דלא  נהי  הכיפורים,  וביום  משנה. 
התוספות ריש ביצה ]ב, ב ד"ה והיה[, מכל מקום מסברא מערב 
יום הכיפורים לא ירד פי שנים כמו בערב שבת, כיון דלא הוצרכו  

להתענ צריכים  דהא  הכיפורים,  ליום  משום מן  ואפשר  ות. 
תינוקות וחולים נפל גם בערב יום הכיפורים לחם משנה, מכל 
כיון  הכיפורים,  ליום  משנה  לחם  תקנו  לא  חכמים  מקום 

א דרך מקרה" ע"כ. א"כ ס"ל אלדהאכילה ביום הכיפורים אינו  
שיו"כ לא דמי לשבת בענין לח"מ אפי' שלא ירד מן ]ולפי מש"כ  

ת לא לקטו למחר כיון שלא החת"ס הנ"ל י"ל דרך פלפול שבאמ
ידעו אם יצטרכו א"כ משו"כ באמת ביו"כ כן ירד מן כיון שלא 
ולכן לא  ביו"ט  כמו  לאכול שלא  נצרך  או  חולה  יהיה  מי  ידעו 

 תיקנו לחם משנה ביו"כ ועי'[. 

 ין לחם משנה ביו"כ שאין חיוב סעודה ד
ולכאו' צ"ע מדוע דנו הפוסקים אם יש חיוב לח"מ הרי ביוה"כ  

יוב סעודה כלל א"כ מה"ת שיהיה דין לחם משנה ביום זה  אין ח
וצ"ע   -וצ"ע. )ומ"מ י"ל דאם חל בשבת כן יצטרך לחם משנה  

אם לפי הפוסקים דס"ל שיש חיוב קידוש ביו"כ א"כ ע"כ שיש 
 בזה גם חובת סעודה כמו כל יו"ט ולא נראה(, וצ"ע. 

 ה"ה לענין כיסוי החלות ביו"ט ויו"כ כנ"ל 
ם ק' ב' ד"ה, שכ' שמ"מ יש דין לכסות את הפת  הנה בתוס' פסחי

דין  יש  שביו"ט  וכמו  דמן  דומיא  דהוי  כיון  ומלמטה  מלמעלה 
לח"מ ה"ה יש דין כיסוי וצ"ע אם ביוה"כ גם יש דין כיסוי דומיא 
ללח"מ שלא  דמי  אם  וצ"ע  ביוה"כ  ירד  קי"ל שלא  דמן שהרי 

 תקון דרך מקרה ה"ה לא תקון כיסוי דרך מקרה וצ"ע. 

עדיין תלוי בנידון הנ"ל שאם אין חיוב סעודה ביו"כ ודאי   ומ"מ
לא שייכא הנידון של כיסוי שרק בסעודה המחויבת יש עליה  

 את הדין כיסוי וכמש"כ לעיל ודו"ק. 

 ישיבת מיר הרב יעקב חוקת 

 אין מעבירין על המצוות בלחם משנה 
 בשלח  טו, כב[ "ויהי ביום הששי לקטו  לחם משנה" 

 איזו ככר בוצע   - משנה  א. תקנת לחם  
תקנו חז"ל לבצוע בשבת על ב' ככרות זכר לכך שירד המן ביום 

 הששי "לחם משנה",

שאוחז  ככרות,  שתי  על  "בוצע  ס"א  רע"ד  סי'  השו"ע  וכתב 
", והרמ"א כתב "ודוקא בלילי שבת, התחתונה שתיהן בידו ובוצע  

 אבל ביום השבת או בלילי יום טוב בוצע על העליונה". 

וע"פ  ובב"י כת בזה בזה מנהגים חלוקים  ב בשם הכל בו שיש 
 הקבלה נכון לבצוע מהתחתונה

 ב. כיצד מותר לבצוע את התחתונה הרי מעביר על העליונה 
עניינים  כדי להרוויח  דגמ'  דינא  מניחים  דכיצד  והב"ח הקשה, 
העליונה   על  לבצוע  חייבים  דגמ'  מדינא  הרי  הקבלה,  שע"פ 

דכן מצינו בסי' תע"ג לענין ג' משום שאין מעבירין על המצוות, 
מצות, דכתב הטור שצריך להניח את הפרוסה תחת השלמה כדי 
חייבים  וא"כ  המוציא,  ברכת  בשעת  המצוות  על  יעביר  שלא 

 לבצוע על העליונה. 

סמוכה   החתונה  את  להניח  עצה  דיש  יישב,  יותר אלוהט"ז  יו 
מהעליונה כך שנמצא שאם ייקח את התחתונה אינו מעביר על 

 יו יותר. אליונה דאדרבה התחתונה סמוכה העל

העליונה   את  ייקח  המוציא  ברכת  שבשעת  הציע,  והמג"א 
שפגע   ויניחנה שכיון  כוונתו,  וכנראה  עליה,  ויבצע  למטה 

מתחילה בעליונה, אין חיסרון אם אח"כ מעביר על השניה כדי 
לקחת את החלה שפגע בה קודם לכן, והמ"ב ס"ק ה' הביא את 
 דברי הט"ז והמג"א  ולקיים את דין השו"ע לבצוע מהתחתונה[.

אחרת   מצוה  ואחז  המצוה  על  שהעביר  באופן  צריך   - ג.    איזו 
 לקיים תחילה 

בעליונה שוב   חידושו של המג"א שאם פגע מתחילה  ובעיקר 
סתירה   מצינו  לכאו'  לקחתה,  כדי  השניה  על  להעביר  מותר 
בדברי המ"ב בענין זה, דמחד הביא כאן את דברי המג"א וכנ"ל, 

 ומאידך בסי' כ"ה כתב להיפך. 

דהנה השו"ע בסי' כ"ה ס"א כתב, שאם העביר על הטלית ונטל 
התפי מידו  את  יניחם  לא  יתעטף אללין  ואח"כ  תפילין  יניח  א 

 בטלית,

וכ' המ"ב שם סק"ה, "אם עבר והניחם מידו ונטל הטלית שוב  
אסור לעזבו וליטול התפילין", ובשעה"צ כתב "פשוט", והדברים 
תמוהים, שהרי לפי דברי המג"א בסי' רע"ד הדין נותן דמאחר 

נטל את הטלית ונטל מתחילה את התפילין תו אפי' אם עזבם ו
צריך להעביר עליה כדי להניח את התפילין שכבר נתחייב בהם 

 מתחילה. 

 ד. ראיית הטורי אבן לחקירה זו 
ובעיקר חידושו של המג"א כתבו הטורי אבן במגילה ו: והחזו"א  
בזבחים סי' ט"ו סק"ב, לענין דין שפיכת שיריים שצריך לתתן 

ת כגון ב' מתנות  בקרן שפוגע בה ברישא, וכן לענין עיקר המתנו
שבעולה או ד' שבחטאת שצריך לתת בקרן שפגע בה בהתחלה, 

לחזור   צריך  עליה  העביר  אם  בקרן  אלואף  ולא  בה  ולתת  יה 
 יה אח"כ. אלשהגיע 

ושניהם הוכיחו כן מסוגיא דיומא דף נח: דמבואר בגמ' שם מהו  
הסדר שנותן הכה"ג ביוה"כ את ד' המתנות שע"ג מזבח הפנימי, 

ת ר"ע היא שנותן בתחילה בקרן מזרחית דרומית ומבואר דדע
המזבח" והיינו שיצא לכיוון פתח ההיכל   אל משום שכתוב "ויצא  

שפוגע  אף  המזבח  של  המזרחי  מצד  להתחיל  צריך  ולכן 
על  הזה  לכן  קודם  שהרי  המזבח   של  מערבו  בצד  מתחילה 
מזרחית  ולא  דרומית   מערבית  בקרן  נותן  ואח"כ  הפרוכת[, 

ש"מדינא בההוא קרן דפגע ברישא בההוא עביד צפונית[ משום  
לא  ואמאי  המצות  על  אין מעבירין  לקיש  ריש  דאמר  ברישא 

ויצא   המזבח עד דנפיק מכוליה מזבח,    אלעביד משום דכתיב 
וכיון דיהיב בההוא קרן הדר אתי לההוא קרן דאיחייב למיתב  

 " ע"כ לשון הגמ' שם, ברישא 

שפגע בה מתחילה   ומבואר להדיא שאף אם העביר על המצוה
  יה כשיוכל, אלנשאר הדין של אין מעבירין שצריך לחזור 



 

 בשלחפרשת |  |  8  

 

ו:   דף  במגילה  התוס'  דברי  על  שניהם  הקשו  והחזו"א  והטו"א 
א שאם העביר על אלשכתבו לענין שפיכת שיריים הנ"ל לא כך,  

רוח מערבית ובא לו אצל דרומית אין צריך לחזור לרוח דרומית   
תמוה   ובאמת  המ"ב[,  ביומא וכדברי  הגמ'  מדברי  התוס'  דעת 

 הנ"ל,  

שאם  מבואר  כ"ה  סי'  והמ"ב  התוס'  שבדברי  למדים,  נמצינו 
העביר על המצוה אין מעביר על המצוה שלפניו כדי לחזור למה  
שהתחייב בתחילה, אך בדברי המג"א והטו"א והחזו"א  והמ"ב  
סי' רע"ד[ מבואר שאם פגע מתחלה במצוה א' אף אם העביר 

לע צריך  לחזור  עליה  שלפניו  אלולם  מה  על  שמעביר  אף  יה 
 1כרגע.

 ה. יישוב דעת תוס' עם דברי הגמ' ביומא 
  אלוליישב את דעת התוס'  והמ"ב סי' כ"ה[ כתב הדברי מלכי

שם   ח"א סי' ח' סק"ג[ באופן פשוט בתכלית, שהרי בגמ' ביומא
איירי שצריך לתת בקרן מזרחית דרומית משום גזה"כ שצריך 
להתחיל ממתנות שבמזרח, ורק שאחר שנתן כבר מתנה בקרן  

להיכן להמשיך   ב' אפשריות  לפניו  ויש  לחזור   -שלפניו  האם 
לקרן מערבית דרומית, או להמשיך לקרן מזרחית צפונית, שאם 

יה, אלזור  התחדש שאף שעזב את קרן מערבית דרומית צריך לח
אך לעולם יתכן שהדין לחזור למה שהתחייב קודם אינו גובר על 
"אין מעבירין" שקיים אצלו בקרן שלפניו עתה, ורק שם מגזה"כ  

 צריך לתת ממה שלפניו, 

ושפיר כתבו תוס' לענין שפיכת שיריים שאם העביר על רוח  
מערבית ובא לו אצל דרומית שאין חוזר למערבית אף שפגע 

משום שהדין אין מעבירין שקיים במה שלפניו, גובר בה ברישא  
 על האין מעבירין שרק נתחייב בו ברישא,

וכן הוא גם לענין טלית ותפילין דמאחר וכרגע עזב את התפילין  
שהאין  משום  הטלית  את  להניח  לו  אסור  הטלית  את  ואחז 
שרק  מעבירין  האין  על  גובר  שבידו  מה  כלפי  שחל  מעבירין 

 . יואלמחוייב לחזור 

אמנם עדיין קשה בסתירת דברי המ"ב בין סי' כ"ה לסי' רע"ד  
לענין לחם משנה, שהרי לענין לחם משנה חזי' שהבינו המג"א 
להעביר  לו  מותר  לפניו,  העליונה  החלה  שכרגע  שאף  והמ"ב 
למד  שכן  והיינו  התחתונה,  בחלה  תחילה  ופגע  מאחר  עליה 

וא"כ הדק" ברישא",  "פגע  הגמ' שיש סברא של  ל מאי מדברי 
שנא דינא דלחם משנה מדינא דתפילין וטלית ששם לא הזכיר 

 המ"ב ע"פ סברת פגע ברישא. 

 ו. ישוב סתירת דברי המ"ב דיש לחלק בין מצוה א' לשתי מצוות 
ונראה לחלק בין ב' מצוות שונות לבין מצוה א', דהיינו שלענין 
אוחז  כרגע  שאם  ודאי  חלוקות,  מצוות  ב'  שהן  ותפילין  טלית 

חדשה אסור לו להעביר עליה משום החיוב שמוטל עליו במצוה  
לחזור למצוה שפגע בה ברישא, משום שהדבר שעוסק בו כעת  

עליו    העביר  וכבר  תחילה  בו  שפגע  מה  מאשר  יותר  מחייב 
[, אמנם לענין לחם משנה שיש לו רק אלוכסברת הדברי מלכי

מצוה אחת ורק שהנושא האם יקיים את המצוה ע"י לחם זה או  
נקבע   זה, כבר  בעליונה  מתחילה  ופגע  דמאחר  אמרי'  כאן 

שמוטל עליו לקיים את הבציעה בעליונה לבד, ולכן אף שכרגע  
 א את העליונה, אלהתחתונה מזומנת יותר אין עליו לבצוע 

ולפי"ז לענין מתן דמים דקרבן יהיה חילוק בין מתן שיריים לבין 
צריך ד' מתנות שבחטאת, דשיריים דמו לדינא דלחם משנה ש

לתת את השיריים ברוח שפגע בה תחילה משום שעומד לפניו  
מתנה א' בלבד וכבר נתחייב לתתה ברוח שלפניו, אך במתן ד'   

 
עצמו לחלק בין מתנות קרנות מזבח הפנימי שצריך לתת בכל הקרנות ולכן אף שהעביר על קרן המערבית   והנה יש מקום ליישב את דעת התוס' כמו שהעלה הטוא"ב  1

יה, אך באופן שיש לו לתת רק מתנה אחת כשפיכת שיריים שם י"ל שצריך לחזור לקרן שפגע בה  אללא פקע ה"אין מעבירין כלפיה" משום שבכל מקרה יצטרך לחזור  
 יה, אך הטוא"ב טען שאין סברא בזה.אללחזור ברישא משום שבכל מקרה יצטרך 

כל הברכות ק"ש ואת הפסוקים א"י להוציא )מדין דברים שבכתב וכו'( ולכן כולם    וכידוע שהסיבה שנעצרים לפנ"כ והחזן אומר נשתייר מהמנהג הקדושם שהיו מוציאין  2
ואי"ז בתור העמדת  היו אומרים זה יחד וזה נשתייר לנו וכבר עמדו בזה דהא יש עוד פסוקים בברכות ק"ש ובהכרח דשאר הפסוקים אומרים כחלק מסדר נוסח התפילה 

 בתור אמירת השירה והעמדת הפסוקים עצמם וזה הוי דברים שבכתב דא"א להוציא ודו"ק. ו נאמריםאל פסוקים ושפיר מוציאים ורק פסוקים 

בה תחילה  נקבע שיתן תחילה בקרן שפגע  ב' בעולה[ לא  או 
 משום שצריך לתת בכל הקרנות.

 ז. ישוב דברי המג"א עם דברי התוס' במגילה 
הנ"ל דאף לענין  תוס' במגילה  טובא בדעת  עדיין קשה  אמנם 
שפיכת שיריים כתבו שבדיעבד אם העביר על הרוח המערבית 
דמקום  קרא  לולי  בדרומית   שיתן  נותן  הדין  לדרומית  והגיע 
נסתרים  המג"א  שדברי  נמצא  מערבית[,  ברוח  הן  השיריים 

 מדברי התוס'. 

ה אלכ"כ בהעמק שויש ליישב, ע"פ דברי הנצי"ב ביומא שם  ו
סי' מה[ דכל מה שהגמ' אומרת את הסברא שהקרן שפגע בה  
שלמדנו   אחר  היינו  מעבירין,  אין  בדין  בה  התחייב  בתחילה 
וכפי  מערבי,  ביסוד  הוא  שיריים  שפיכת  מתן  דמקום  מקרא 
אם  שאף  לחדש  בא  שהפסוק  שם  במגילה  התוס'  שביארו 

צרי מ"מ  דרומי  ליסוד  והלך  מערבי  יסוד  על  לחזור העביר  ך 
ליסוד מערבי ולשפוך שיריים שם, והיינו דטעמא דקרא דקמ"ל 
שחוזר ליסוד מערבי הוא מסברא זו דכיון שפגע ברישא ביסוד  

 מערבי נותן שם למרות שהעביר עליו,

ולפי"ז אתי שפיר דאין סתירה מדברי התוס' לדברי הגמ' ביומא 
שאחר   נח: וכן אינן סותרים את דברי המג"א[, משום שמודו תוס'

שחידש הפסוק שנותן שיריים ביסוד מערבי דכן הוא הדין בכל 
יה אלהמצוות שאם פגע במצוה אחת בתחילה תו נתחייב לשוב  

 אף שהעביר עליה ואחז במצוה השניה. 

 כולל ערוך לנר  יהו תפילינסקי אלהרב מאיר 

 ב' חלקי וגילוי בקריעת ים סוף
 ביאור ב' הפסוקים דמי כמוכה וה' ימלוך 

פסוקים  ב'  להזכיר  ק"ש  בברכות  לנו  תיקנו  כנה"ג  אנשי  הנה 
ולמדנו דב'    2משירת הים ועד  וה' ימלוך לעולם  וגו'  מי כמוכה 

להדגיש אלפסוקים   שנצרך  מה  וזה  השירה  תמצית  הם  ו 
 ו. אל בברכות ק"ש ויש להבין גדר המשמעות בענין ב' פסוקים 

פסוקים   ב'  בפשטות  שלאאלוהנה  בשירה  היחידים  הם   ו 
עשה   שה'  מסויימת  לפעולה  ביחס  כהגדרות אלמדברים  א 

בעצם על הגילוי של השי"ת כהגדרת מי כמוכה וגו' וכן ה' ימלוך 
ו והם ממצים אללעולם ועד. וצ"ב עומק משמעות ב' הגדרות  

 את גילוי השירה. 

עוד מצינו בגמ' ר"ה לא. בסוגיית השירה דשיר של יום דבשבת  
ואופן החלוקה היה אז ישיר במנחה היו אומרים חלק משירת  

עד מי כמוכה ובשבת אח"כ מי כמוכה עד הסוף, למדנו בדברי 
הגמ' דיש כאן מקום לחלק השירה לב' ונקודת החלוקה הוא במי 

 כמוכה וצ"ב. 

שונים  חלקים  ב'  באמת  כאן  יש  בשירה  דכשנתבונן  ונראה 
של  ובאיבודם  בעצמו  דקרי"ס  בגילוי  עוסק  הראשון  דהחלק 

רי גילוי האיבוד המוחלט שנתגלה בקרי"ס, אמנם מצרים בכל סד 
החלק השני עוסק בהמשך הקו והתהליך שע"ג יצי"מ עד א"י  
וכללות  שלימות  מבחינת  כמוהו  שאין  נדיר  בגילוי  וביהמ"ק 
ועד  לעולם  ימלוך  דה'  השלם  התיקון  עד  השלימה,  התפיסה 

 וכמו שפי' רש"י והם ב' חלקים ברורים שנעמדים בהשירה. 

ים ה' זאת האמירה שמבטאת אלרה של מי כמוכה ב והנה האמי
את עוצמת גדלותו העליונה של השי"ת שנתגלתה בקרי"ס שאין 

ים וכמש"כ הרמב"ן שהם השרים העליונים ויש אלכמוהו כלל ב
כאן הנהגה גבוהה ועליונה דנאדר בקודש נורא תהילות עושה 
העוצמה   של  הגילוי  פרטי  כל  של  הביטוי  תמצית  וזהו  פלא, 



 

 
 9  |  | בשלחפרשת  

 

לתה בקרי"ס מבטאים וממצים בהגדרה זו על השי"ת דמי שנתג 
 כמוכה. 

והאמירה של ה' ימלוך לעולם ועד זאת האמירה שמבטאת את 
את  ומנחה  מוביל  שהשי"ת  איך  והעמדת  התכלית  שלמות 
הבריאה עד התכלית הסופית והמושלמת דה' ימלוך לעולם ועד 

ס  וזה ממצה את החלק השני שהשיגו ותפסו מכח הגילוי דקרי"
והוברר להם כל המשך התהליך עד הסוף וזה מבטאים בפסוק 

 זה. 

 ביאור עפי"ז בחלוקת השירה 
דהשירה  בר"ה  בגמ'  שמבואר  במה  עוד  להוסיף  יש  ועפי"ז 
עוברת לחלק השני במי כמוכה דנראה עפ"י הנ"ל דהמי כמוכה  
והמסקנא שיוצאת מהחלק הראשון של  הוא בעצם התמצית 

כאן מסקנא ותפיסה כוללת דמי השירה ובזה גופא שמעמידים  
זה הבסיס לחלק השני להעמיד את התפיסה הכוללת  כמוכה 
לראות את כל סדר ההנהגה של השי"ת שחלה בעולמו ומנהיגה 
ומנהלה עד לתכלית גילוי מלכותו השלם וכל זה השיגו בקרי"ס 
מכח התפיסה הברורה של המי כמוכה שנתגלה להם בקרי"ס 

ונתפס מזה המשיכו להבין איך גיל וי מוחלט ועליון זה גם חל 
 .3בסדרי העולם לגמרי ומביא את העולם לתכליתו והבן היטב 

ב' החלקים בעלינו לשבח, דעלינו  אלוב' חלקים   ו נראה שהם 
ועל כן נקוה דהגילוי דעלינו הוא עצם הגילוי דאפס זולתו ואין 

ים ה' ועל כן נקוה  אלעוד אחר וזה מקביל לגילוי דמי כמוכה ב
לתקן הוא   העולם  סדרי  בכל  זולתו  דאפס  זה  שגילוי  התקוה 

עולם במלכות שקי ושיתגלה מלכותו בשלימות וחלק זה באמת 
 .4מסיימים עם הפסוק דה' ימלוך לעולם ועד דהשירה 

 מה שחסר ביצי"מ קודם קרי"ס 
גילויים   ב'  ו דהשירה שנתגלה אלונראה להעמיק עוד בשורש 

רי"ס הוא מה היה הצורך  פה דהנה הקושי הגדול בכל סוגיית ק
בכל עסק זה הא כבר יצאנו ממצרים ומה היה הצורך בכל עסק 
זה, ויש לפתוח הענין בפתיחת התורה לפרשה זהו "ויהי בשלח 
פרעה את העם" דנראה מלשון זה שמי ששילח את העם הוא 
פרעה והדבר מתמיה הא ממש ב' פסוקים לפנ"כ מתואר איך 

וכן כמה פעמים לפנ"כ דהרי   שבחוזק יד הוציאנו ה' ממצרים,
היה כאן הכרחה גמורה, ואילו לשון זה מורה כאילו שהסיפור 
הוא שפרעה הוא המשלח את העם )הערה נפלאה זו שמעתי  

 מידידי ר' יעקב הלפרין(. 

ובהכרח לכאו' דזה בא להעמיד שהיצי"מ דעד השתא עם כל 
החוזק יד דהשי"ת עדין יש בו מקום תפיסה לכך שפרעה הוא  

שלח והוא היכול להתחרט וכמו שבאמת קורה שנהפך לבבו  המ
ובאמת חז"ל האריכו במדרש לדרוש  ומתחרט על מה ששלח 
ופרעה   וי  הוא  דויהי  באריכות  שם  ומתבאר  בשלח  הויהי  את 
אמר וי על ששילח דהיינו שכבר נרמז בגוף הויהי בשלח החרטה  
יכול  שהסיפור  זה  את  מבטאים  דכאן  כנ"ל  והיינו  פרעה  של 

 צטייר כשילוח של פרעה. לה

וקים דרך ארץ פלשתים פן ינחם אל עוד פותח התורה בלא נחם  
ישר כלל  שעדין  מעמיד  וזה  וכו'  למצרים   אלהעם  בשייכות 

כל  שעם  מבטא  וזה  למצרים  לחזור  בחרטה  שעדין  ברמה 
הגילויים העצומים והנוראיים שהיו ביצי"מ עדיין זה לא נתפס 

באופ ומציאותם  צורתם  כעצם  אחרת אצלם  לראות  של"ש  ן 
א זה עמד להם כמשהו גבוה יותר שעדיין במציאות הפשוטה  אל

דכל  הוא  דנפלא  ]ודו"ק  ינחם  שייך  ולכן  למצרים  הם  שייכים 
שיצאו   וכו'  מחמישים  או  מחמישה  הא'  של  המבהיל  הדבר 
ממצרים וכל השאר ממנו נתגלה דוקא הכא ב"חמושים" דהיינו  

ישר של  השייכות  את  מגלים  בעת    אלשכאן  גם  מצרים  עם 
 היציאה[. 

 
י"ס ואמנם לפי' האב"ע  יש להוסיף דלכאו' תוכן החלק השני שנתבאר מתחיל ב'נחית בחסדך' ולפנ"כ יש פסוק ד'נטית ימינך תבלעמו ארץ' שלכאו' שייך לגוף גילוי דקר  3

י"ש אך גם בל"ז נראה דמ"מ אי"ז ככל הפסוקים דלפנ"כ שאמרו בגילוי המסויים בים דייקא משא"כ פסוק זה הוא לא הגילוי דהים  הוא ממש דיבור א' עם המי כמוך עי 
 א ע"ג זה בבליעת הארץ וזה כבר מתחיל את סדר התפיסה בכל המהלך בארץ ע"ג התפיסה היסודית דקרי"ס ודו"ק.אל

ונראה דבאמת הגילוי  א בוידאלואמנם בעלינו לא מסיימים במי כמוכה    4 וגו' עיי"ש  עת היום דואתחחנן שקאי אגילוי דמת"ת שכתוב לפנ"כ ב"אתה הראת לדעת" 
 דו"ק.המוחלט של אפס זולתו נתגלה בגילוי דמת"ת יותר מבים אמנם הגילוי לתפוס איך שזה חל ונתפס בכל סדרי העולם לגמרי זה נתגלה בשירת הים ו

ו ביצי"מ שרשם ויסודם משום דצורת הגילוי של אלוב' חסרונות  
כ"ז   ובתוך  למצרים  שייכים  שעדיין  מצרים  בתוך  היה  יצי"מ 

וקי של היציאה אך סו"ס אין כאן עדיין ניתוק  אלמתגלה הגילוי ה
א הוכנע לשלח  אלגמור דלא נמחק ונתבטל עדיין כל צד הרוע  

י עדיין  גם ולכן  ולכן  והמשלח  המ"ד  הוא  דפרעה  ציור  כאן  ש 
 לא חווים עדיין ניתוק גמור ומוחלט ממצריים. אלמאידך ישר

 הגילויים דקרי"ס כמשלים את מה שחסר ביצי"מ 
עליון  גילוי  כאן  נתגלה  דבקרי"ס  דקרי"ס  הגילוי  סדר  בא  וע"ז 
ונורא וכידוע דבחז"ל בזוה"ק הגדירו הגילוי דקרי"ס דבעתיקא 

היינו בהנהגה עליונה הנהגת הכתר די"ג מידות של רחמים   תליא
א הוא הגילוי אלשענין הנהגה זו דלא תלוי במעשה התחתונים  

תצעק   מה  אמר  ה'  ולכן  מצידו  מקום אלהעליון  כאן  דאין  י 
לתפילה מצידנו וברבינו הגר"א מפורש דהמשמעות העיקרית 

הגמור האיבוד  את  כאן  שהיה  בכך  הוא  זה  עליון  של   דגילוי 
הביטול   היה  דבכאן  הנ"ל  ע"ד  הדברים  בפשט  ונראה  מצרים, 

א שנכנע  אלהגמור של הרע לא ככזה שהוא בכלל רלוונטי ומ"ד  
דכאן נתגלה הגילוי העליון שאין מקום ושום כח לרע ועם כל 
גאוותם ותוקפם נפלו בים כמו שמדגישים בשירה ובכך נתבטל 

ן פרעה המשלח  כל גאות אחרת ונתגלה דה' מלך גאות לבש ואי
 ים ה'. אלכלל דרק השי"ת לבד מנהל כאן את הכל ומי כמוכה ב

בלבד   זו  היה בכך שחדר אלאמנם לא  הגילוי  א בשיעור אופן 
ישר וכלל  המציאות  תוכיות  גילוי   אללעצם  את  ותפסו  נעמדו 

היציאה באופן הכי ברור ומוחשי ששייך עד כדי "זה קלי ואנוהו"  
כל שייכות למצרים תפסו דזה  מראין באצבע והתנתקו לגמרי מ

צורת המציאות המוחלטת ואשר ראיתם את מצרים היום לא 
להיות שייכים  אלתוסיפו לראותם עוד וזה העמיד את כלל ישר

לזה לגמרי )ומזה נתעלו גם לדרגת המן כמש"כ הרמב"ן שהוא  
דידהו   החיים  צורת  כל  נשתנה  ובכך  קלי  דזה  התפיסה  מכח 

 ורה ואכמ"ל(.לדרגת אוכלי מן ומקבלי הת

את  ומאיר  המציאות  סדרי  כל  הבוקע  זה  ברור  גילוי  ומתוך 
תוכיותם האמיתי ומזה השיגו ותפסו את כל המשך התהליך עד 

 התכלית דה' ימלוך לעולם ועד.

והן הן ב' חלקי השירה שנתבאר דבחלק הראשון הדגש על כל 
כמוכה   המי  נתגלה  המצריים שבזה  המוחלט של  איבוד  סדרי 

והמוחלטות הגמורה של השי"ת ובחלק השני הדגש ים ה'  אלב
על איך שתפסו את איך שזה מאיר וממשיך בכל סדר העולם 

 כולו עד ה' ימלוך לעולם ועד במהרה בימינו אכי"ר. 

 כולל שיח יצחק  הרב שניאור קליימן 

 איה המעלם מים 
 במשייתם מים   אלבקיעת דרכם המחודשת של ישר

 והיתה מסילה לשאר עמו 
הנה בעיקר ענין קריעת ים סוף, משמע בנביאים שבחסד ה'    א. 

ישר בכדי אלבהצלת  ולא  בצורתם,  חדשה  יצירה  גם  טמון   ,
והרי   אלישר בתוכו,  ויעברו  בפניהם  הים  שיבקע  צריכים  היו 

ה, אולם יש כאן הקב"ה יכול להביא את המצרים לים אף בלא"
כלידה מחדש,  ומשמעו שזהו  הים,  בתוך  במעבר  עקרוני  ענין 
והקב"ה ברא אותם כבריאה חדשה בכך שהקב"ה נותן דרך בים 
שהוא   אחר  במקום  אותם  כמעמיד  ובזה  נתיבה,  עזים  ובמים 
מעבר למסגרת כוחות הטבע, שזה ענין מצרים ועוצמת הימים 

 והנהרות בבריאה.  

ב בפסוקים  משמע  מהלך וכך  בדוקא  הוא  שכך  פי"א  ישעיהו 
הים,  בקריעת  לעמו  חדשה  מסילה  עושה  שהקב"ה  הגאולה 
"והחרים ה' את לשון ים מצרים והניף ידו על הנהר בעים רוחו  
והכהו לשבעה נחלים והדריך בנעלים: והיתה מסלה לשאר עמו  



 

 בשלח פרשת |   | 10  

 

לישר היתה  כאשר  מאשור  ישאר  מארץ   אלאשר  עלתו  ביום 
 מצרים".  

וב דזרוע ה' מחצבת רהב ומחרבת הים, ושמה  וזה מענין הכת 
מעמקי הים דרך לעבור גאולים, ובדוקא הוא שכך צריך להיות,  
וזה גמר הגאולה והוצאתם המוחלטת מרשות מצרים ועוצמת 

ישר בפני  נבקע  שה"ז  בכך  עמה,  שמזוהה  הטבע   אלכוחות 
 ונעשה להם בזה דרך.  

שישר מכל  אלומאחר  עליהם  וסגרו  גמורה  בסכנה  כיון,   היו 
הים  בקיעת  משמעות  אחר,  מצד  והים  אחד  מצד  מצרים 
בפניהם היינו שאין כוחות הטבע יכולים לשלוט בהם והקב"ה  
הסוגרות   המלקחיים  מתוך  לחלצם  חדשה  בריאה  להם  בורא 
דרך סלולה  בפניהם להיות  נבקע  כל עוצמתו  והים על  אותם, 

ה  , ה"ז אומר שהקב"ה סולל בפניהם מסילאלוכבושה לארץ ישר
ומהלך אחר לילך בו, ומפקיע אותם מכל המהלך הקודם שהיו  
 בו, בתורת להיכנס ברשות ה' להיות עמו, להיוולד מחדש לגמרי. 

וז"ל המקראות בישעיהו פס"ג, "ויזכר ימי עולם משה עמו איה  
קדשו:   רוח  את  בקרבו  השם  איה  צאנו  רעי  את  מים  המעלם 

הם לעשות לו  מוליך לימין משה זרוע תפארתו בוקע מים מפני 
יכשלו: לא  במדבר  בתהמות כסוס  מוליכם  עולם:  כבהמה   שם 

שם  לך  לעשות  עמך  נהגת  כן  תניחנו  ה'  רוח  תרד  בבקעה 
 תפארת".

בתהומות,   ומוליכם  דרך  לפניהם  יוצר  שהקב"ה  ענין  כאן  ויש 
אשר  כבקעה  להיות  כלל,  עביר  מקום  שאינו  הים  את  והופך 
את  מנחה  הקב"ה  וכך  בקלות,  דרכה  את  בו  מוצאת  הבהמה 

בתוך המים, ויל"פ דד"ז מבטא כיצד הקב"ה מחלץ אותם   אלישר
מכל טומאת מצרים ושקיעותם בעוצמת כוחות הטבע, ומפלס 

רך חדשה בעולם להיותם כתינוק שנולד שפותח חיים חדשים, ד
ישר ילכו  שבו  הויה  שם  הנהגת  יציא"מ אל וזהו  גמר  והוא   ,

 וההכנה למתן תורה, שעומק ענינם הוא כבריאת העולם מחדש.

 משה עמו איה המעלם מים 
ובעיקר לשון הכתוב בישעיהו 'משה עמו איה המעלם מים   ב. 

בקרבו   איה השם  צאנו  רעי  קאי על את  הנה  רוח קדשו',  את 
וקים אלמשה רבנו שרוח קדשו של הקב"ה שורה עליו ואיש ה

הוא, ובפשוטו הכוונה היא שהנביא דורש בזה את לשון 'משה',  
 דכשם שהוא נמשה מן המים, כך משה את עמו מתוך ים סוף.  

פ"ב,   שמות  זוטרתא  בפסיקתא  להדיא  שכ"ה  מצאתי  שוב 
ראוי לומר, שהרי משה משוי "'ותקרא שמו משה', משוי היה  

שהוא משה אותם והוציאם ממצרים,   אלא על שם ישראלהיה,  
ישר בני  עמי  את  'והוצא  את אלשנאמר  משה  'ויסע  וכתיב   ,'

מים סוף', לכך נקרא שמו משה, שהוא משה אחרים, וכן   אלישר
 הנביא אומר "ויזכור ימי עולם משה עמו איה המעלם מים וגו'". 

בזה,   המכוון  וולכא'  מצרים  כח  מהות  הים, אלדהנה  היה  ילם 
, הלכך לא ביקשו להורגם בעלמא אלובכח זה באו על בני ישר

יל מצרים ובעיניהם ממנו ינקו  אלא להטביעם במים, שהוא  אל
את השפע והברכה. והא דשמוהו ביאור ונמשה ממנו, מסמל את 
ענינו בעולם, ולכך נקרא ע"ש זה, ומשייתו מן הים איננה מקרה  

פרעה  אל,  בעלמא לכנגד  משה  של  שליחותו  את  מגדיר  א 
 ומצרים.

והיינו, באשר ענינו להתמודד כנגד טומאת מצרים ולחלץ את 
במים,   אלישר שמסומלת  הטבע  בברכת  הטמאה  מהשקיעה 

וכבר  יאוריו.  ולגלות את אפסותו של התנין הגדול השוכן תוך 
ביארו דלכך בא עליהם במקל שנעשה תנין, ואח"כ בלע אותם 

ה אהרן. ואף בקריעת ים סוף נחשב הדבר שמשה רבנו משה מט
מהים, והוציא אותם משקיעותם בתוך עולמו של   אל את ישר

ב שמתבטאת  מצרים  טומאת  וכל  היאור אלפרעה  הים  ילות 
 והתנין. 

בכח   השתמש  והקב"ה  עליהם,  שב  מצרים  זדו  אשר  והדבר 
ישר לבני  הים  את  ויקרע  גופו,  המצרים אלשלהם  את  ואילו   ,

ישרהט את  למשות  משה  וכוחו של  ענינו  וזהו  בתוכו.   אל ביע 

ישר את  ולהוציא  פרעה,  של   אלמקרב  מהחיים  ולרוממם 
 מצרים.

 גילוי שם של ע"ב בקריעת ים סוף 
המפורט   ג.  המלא  הפירוש  שהוא  אותיות,  ע"ב  של  שם  והנה 

היוצא מתיבות  הוא  הוא,  ברוך  הויה  ביותר של שם  והמבואר 
"ויסע מלאך "ויבא אלה   הפסוקים של  וילך מאחוריהם.."  וקים 

.." "ויט משה את ידו על הים, אלבין מחנה מצרים ובין מחנה ישר
- וילך ה' את הים ברוח קדים עזה.. ויבקעו המים" )שמות י"ד י"ט

 כ"א( ]כמבואר ברש"י סוכה מ"ה א' ע"ש[.

לפני  הולך  הקב"ה  כאשר  בעולם,  ה'  גילוי  זהו  באשר  והיינו, 
חם להם מכל צריהם בשידוד כל מערכות  להושיעם ונל  אלישר

מצרים  מחנה  בין  ובבירור  ה'.  מפני  כאין  כמוהם  אשר  הטבע, 
, אשר עליהם החושך יכסה ארץ וערפל לאומים, אללמחנה ישר

יזרח כבוד ה', ובבקיעת הים לגמור הדין עם המצרים   אלועל ישר
ולהעביר ידידים בין גזריו, היה גילוי הביאור הנעלה ביותר של 

הויה בעולם, אשר כדוגמתו רק לימות המשיח יושג במלואו    שם
 גילוי ופירוט שמו הגדול והנורא.

שם  גילוי  כל  לעיני  נראה  היה  סוף,  ים  קריעת  של  זו  ובשעה 
לא  ה'  "ושמי  נאמר  קצר  זמן  לפני  שרק  הגם  במלואו,  'הויה' 

בשירה, "ה' איש מלחמה, ה'    אלנודעתי להם". וע"ז אמרו ישר
ילוי ה' הוא, כיצד אותו עמוד אש וענן ואותו הים, שמו". ומעצם ג 

להאיר להם ולהנחותם ולבקוע   אלמשמשים להצלת ופדות ישר
מלחמה   הקב"ה  עושה  עצמם  בהם  ובמקביל  דרך,  להם 
ה' לעולם, מחד אהבה וחסד  גילוי שם  וכך הוא  במשעבדיהם. 
בשונאי  ומלחמה  אף  חרון  ומאידך  מצוותיו,  ועושי  ליראיו 

"דודיאלישר ואדום    .  עוונתי,  להלבין  ולבן  צח  ואדום".  צח 
 להיפרע משונאיו )רש"י שיה"ש ה' י'(. 

ובדברים פ"כ, "כי תצא למלחמה על אויבך וראית סוס ורכב עם 
ה'   כי  מהם  תירא  לא  ממך,  מארץ אלרב  המעלך  עמך  וקיך 

וקיכם ההולך עמכם להלחם לכם עם אויבכם אלמצרים.. כי ה'  
'כי ה'    להושיע אתכם". וא"ת, היכן  התחדש דבר זה. הוי אומר 

וקיך עמך המעלך בארץ מצרים', בעריכת מלחמה במצרים. אל
להלחם להם להושיעם   אלאזי התגלה שהקב"ה הולך עם ישר

מבואר  וכן  בעולם.  שמו  עצם  וזה  באויביהם,  נקמות  ולתת 
א אלבמכילתא, "ה' ילחם לכם". 'לא לשעה זו בלבד ילחם לכם  

 ויביכם'.  לעולם ילחם כנגדן של א

ה',   של  שמו  עצם  גילוי -קוהוא  התנוצצות  וזהו  ה'.  נקמות  ל 
הלעת"ל "ויצא ה' ונלחם בגוים כיום הלחמו ביום קרב". ופי' כל 
'יום הקרב'   המפרשים דקאי על ים סוף. ולעת"ל כביכול ישוב 

 של הקב"ה אשר על שפת ים סוף וביתר שאת. 

 החושך יכסה ארץ ועליך יזרח ה' 
ישר  ד.  ובין מחנה  מצרים  בין מחנה  "ויבא   אלובמכילתא שם. 

 אלמצרים. ישר  אלוהחשך    אלישר  אלויהי הענן והחשך". הענן  
באורה ומצרים באפלה. שנא' "לא ראו איש את אחיו ולא קמו  
איש מתחתיו שלשת ימים". וכן אתה מוצא לעתיד "קומי אורי 

נה החשך יכסה כי בא אורך וכבוד ה' עליך זרח". מפני מה, "כי ה
 ארץ וערפל לאומים ועליך יזרח ה' וכבודו עליך יראה". 

תר השמיד ה' את מחנה מצרים הרודף אלוהיינו, דלא בכדי לא ל
בין מצרים אל,  אלאחר ישר א זמן רב התקיים המפגש הסופי 

זה כל הלילה. באשר   אל, כמפורש במקרא שלא קרב זה  אל לישר
ובחירה בירור  של  תהליך  כאן  נצרך  שהרי   היה  הקב"ה,  מצד 

כלפי חוץ הללו ע"ז והללו ע"ז והיה עליהם קטרוג ודין בשמים 
ההולכים   אל)עי' במכילתא(, ואכתי לא ניכר היטב עד כמה ישר

אחר ה', נבדלים במהותם ממצרים השקועים בטומאה ושפלות 
 הטבע.  

בין  לברר  ביניהם,  להבדיל  והענן  האש  עמוד  בא  ומתחילה 
הע לבין  לה',  הכתוב  הנבחרים  וכענין  מלחמה.  עליו  ושים 

סגלה,  אני עשה  ליום אשר  ה' צבאות  לי אמר  "והיו  במלאכי, 
עובד   בין  לרשע  צדיק  בין  וראיתם  ושבתם  עליהם..  וחמלתי 

וקים לאשר לא עבדו. כי הנה היום בא בער כתנור והיו כל אל



 

 
 11  |  | בשלחפרשת  

 

ולהט אתם היום:  וכל עשה רשעה קש  יראי  זדים  וזרחה לכם 
ישר על  וממילא  בכנפיה..".  ומרפא  צדקה  שמש  זרח   אלשמי 

 כבוד ה', ועל מצרים יכסה החושך. 

ורק לאחר מכן באשמורת הבוקר התקיים הבירור הסופי, ואמרו 
ע"ז במכילתא, 'ויהי באשמורת הבקר'. אתה מוצא שאין הקדוש 

א אלברוך הוא עתיד ליפרע מן הרשעים בגיהנם לעתיד לבא  
לבקרים, שנאמר 'לבקרים אצמית כל רשעי ארץ להכרית מעיר 
'בוקר', בוקר יבחר ה' את הקדוש  ה' כל פועלי און'. והוא ענין 

ה'  אלוהקריב   מתגלה  בוקר  אתא  וכאשר  במלוא אליו,  וקים 
את  ומפריח  הקוצים  את  מכלה  אמיתתו  ואור  דינו,  תוקף 

 השושנים.  

ים, שזהו תחילת ]ובמקביל לזה אף במכת בכורות שהיתה במצר
ישר בין  ישר  אלהדין  את  ולייחד  לברר  וליטלם   אללמצרים 

היה    אללרשות ה', קדמה לזה מכת חושך למצרים, ולכל בני ישר
 אור במושבתם, ודמיון זה כבר נזכר בד' המכילתא דלעיל[.   

 כי בדבר אשר זדו עליהם 
והנה יתרו אמר על עונש המצרים, 'עתה ידעתי כי גדול ה'    ה. 

והים, כי בדבר אשר זדו עליהם'. והביאור הפשוט בזה, אלמכל ה
דאזי נתגלה ליתרו שאין הקב"ה כוח נוסף מכחות העולם ח"ו,  
אשר גדול וחזק ככל שיהיה, עדיין יש איזה מציאות לערוך כנגדו  

א באותו כוח עצמו  אליל אחר כמו שאכן סבר פרעה,  אלקרב ב
ישר על  באו  דשלהם   אלשבו  וחשבו  במים  בו    להטביעם  הוא, 

על  עליון  הקב"ה  כיצד  ונתגלה  לכלותם,  הקב"ה  נשתמש 
א כלי ביד ה' אשר נוהג בו כחומר אלהבריאה כולה והים אינו  

בכוחו.   שבטחו  המצרים  נגד  בו  משתמש  וברצותו  היוצר,  ביד 
 .אלוברצותו מחריבו ועושה בו דרך לישר

ר ובמכילתא, "'וישובו המים על מצרים על רכבו ועל פרשיו'. יחזו
עליהם הגלגל ויחזיר עליהם זדונם, שבמחשבה שחשבו מצרים 

בה אני דנן, הם חשבו לאבד את בני במים איני   אל לאבד את ישר
ויפול בשחת אלנפרע מהם   ויחפרהו  כרה  'בור  א במים, שנא' 

 , שבו על ראשם.אליפעל'..". כלומר, המים שהטביעו בהם ישר

ים, וראו הכל וקאלא אצבע  אלוהיינו, דעשרת המכות לא היו  
יליו, אולם אכתי לא נודע האמת אלשהקב"ה מנצח את פרעה ו

'אין עוד מלבדו', דאין זה נצחון כמי שמתגבר על  הגדולה של 
א מעיקרא אינם כלום, והקב"ה משחק עליהם אלהחלש ממנו,  

ולצאת כנגדם   אל ומשתמש במעשיהם שלהם לרדוף אחר ישר
, להביא על )ד ה'למלחמה, )אשר זהו בעצם לבוא להילחם כנג 

ובהם  גאוותם  ורכביהם אשר הם  וסוסיהם  גמור,  כליון  עצמם 
ערכו הקרב, יובילו אותם לתוך הים וישקעו בתוכו, והים עצמו  

א אל, ישמש כנגדם, וכל מעשיהם אינם  אלשבכוחו באו על ישר
ובהם מתברר כיצד  ה',  גילוי  ית' להביא לתכלית של  בידו  כלי 

 את עצמו.   הקב"ה מביא את הרוע לכלות

זהו גילוי 'ה' אחד ושמו אחד', אשר כל הפעולות הנעשות, לטוב  
ה התכנון  בתוך  הם  משמשים  לתיקון אלולרע,  ומביאים  וקי 

מעצם  והוא  מרצונו.  שלא  ובין  האדם  מרצון  בין  השלם, 
 התנוצצות גילוי המלכות אשר באותו היום בים סוף. 

 נכון כסאך מעת אמירת השירה 
משה". "היינו ההוא דכתיב נכון כסאך מאז.   ובמדרש. "אז ישיר  ו. 

נתיישב  לא  אתה,  שמעולם  אע"פ  אבהו  ר'  בשם  ברכיהו  א"ר 
כסאך ולא נודעת בעולמך עד שאמרו בניך שירה. לכך נאמר נכון 

 כסאך מ'אז'" )שמו"ר כ"ג א'(.  

דעד לעבור   והיינו,  דרך  ים  מעמקי  שמה  ה'  זרוע  אשר  יום 
גאולים, באמת העולם היה מנותק ועומד לעצמו, ולכך לא היתה  

וקי ולהעמיד כסא ה'. שידוד  אליכולה השירה להביע הגילוי ה
ימיו.   בדברי  חדשה  תקופה  פתחו  בו  המצרים  והטבעת  הים 
עשרת המכות היו השפעה על הטבע ועל העם המצרי, אולם 

הים הכח    שבירת  על  ה'  עוצמת  גילוי  בתורת  והנורא  הגדול 
הגדול והנורא של העולם, ובמקביל לכך השמדת הצבא האדיר 
 של המעצמה העולמית, היוו שינוי יסודי בכל מערכת הבריאה.  

ישר ומשנה    אלוירא  דברים  מוליכה  אצבע  הגדולה.  היד  את 
מקומם, אולם יד בכוחה להפך הכל מעיקרא, לקבוע סדר חדש 

נעשו בכל ה כוחות הטבע האימתניים  ואילך  ומעתה  מציאות. 
בישר ומציאותו  ה'  מלכות  לגילוי  שרת  ששרו אלכלי  מיום   .

עליהם,   אלישר שמתגלה  העליון  בכוח  המופלאה  ההכרה  על 
בריאתו,   מראשית  המיועד  מסלולו  על  לעלות  העולם  החל 

 לגלות ולכונן בקרבו כסא ה'.  

. מכאן לתחיית המתים ואמרו חז"ל, אז ישיר משה. לשון עתיד
מן התורה, ועומק המשמעות היא, דשירה זו ששרו משה ובני 

א מתוך המבט  אל, לא מנקודת זמן מצומצמת נאמרה,  אלישר
לבוא,  לעתיד  שיהיה  הגדול  הגילוי  התנוצץ  בה  הנצחי.  הרחב 

בבהירות   אלכיצד אין עוד מלבדו והכל לשם מוביל. אזי צפו ישר
הר נחלתך   אלבות הצועדות כביכול  בגילויו הנשגב של ה', בעק

נאמר   יכוננו לא  ידיך.  כוננו  בו המקדש אשר  כוננו.  אלאשר  א 
 כאן, שורש גילוי מלכותו בעולם, אשר יושלם בביהמ"ק. 

ובעומק, שירה היא תמיד עם טעם של 'אז'. יש בה ניצוץ מעולם 
יתגלה   ד"ה  אלשלא  ב'  קט"ז  פסחים  בתוס'  וראה  לעתיד.  א 

 משירה נקבה חוץ  כילתא "כל השירות לשון ונאמר שהביאו ממ
 כל לידה אף צער לה יש זכר". 'כלומר שהנקבה לשון  דלעת"ל

צער' עכ"ד   אחריה שאין  מלעת"ל צער, חוץ אחריהם  יש הנסים
א אלהתוס'. והיינו, דשלימות צורת העולם על מכונו לא תתגלה  

 ביום ה' הגדול אשר יבוא. 

 זיתן כולל  הרב חיים שפירא

 בענין טחינת תותים ופירות שיש חשש תולעים 
קפואים  תותים  בקונים  המהודרות  הכשרות  הוראות  כידוע 
וכדומה לטוחנם, והטעם כדי שלא יהיו תולעים שלמים ויהיה  

 דין בריה ובריה לא בטלה ולכן טוחנים שיתבטלו ברוב. 

ויש לדון בהא מדין ביטול איסור לכתחילה, דאיתא בגמ' ביצה  
 ין מבטלין איסור לכתחילה. )ד ע"ב( דא

והנה כתב האורחות חיים )מאכ"א סי' מב'( מעשה שנפלו נמלים 
בכלי הדבש, והורו שיחמם הדבש עד שיהא ניתך ויסננו וישארו 
כוונתינו   ואין כאן משום מבטל איסור, שאין  הנמלים למעלה, 

א לתקן הדבש, עכ"ל וכונתו דכדי לסנן הדבש צריך לחממו  אל
ניתך בדבש כדי שיהיה  האיסור  טעם  מבליע  הרי  וכשמחמם   ,

ואף שזה בטל אך אין מבטלים איסור לכתחילה, וכתב דכיון דאין 
כונתו לבטל שרי, ויל"ע בטעם ההתר אי משום דאין לו הנאה  
ואינו חפץ לבטלו בהא שרי לכתחילה, א"ד דלא שרי  באיסור 

היכא אל אך  ולהוציאו  האיסור  להפריד  כונתו  דכל  בגוונא  א 
 עסוק להוציא האיסור, אסור.שאינו 

ובגמ' ע"ז לג ע"א איתא ת"ר קנקנים של עובדי כוכבים חדשים 
גרודים מותרין ישנים ומזופפין אסורין, עובד כוכבים נותן לתוכן 

יין   אליין ישר נותן לתוכן מים, ומבואר דאף דאסור ליתן בהם 
אך מותר ליתן בהם מים ולשתותם, והק' הרשב"א )תוה"ב ב"ה  

:( דהא אין מבטלין איסור לכתחילה, והכא שנותן המים ש"ו סו
לתוך  מים  לתת  מותר  וכיצד  נסך  היין  טעם  מקבלים  לתוכם 
נאסר לבטל איסור  ע"ב מדפה"ר( דלא  )יב  וכתב הר"ן  החבית, 

א למי שמתכוין לבטלו כדי ליהנות ממנו הא לאו  אללכתחלה  
זה וכתב  הכי לא אך הר"ן בתשו' )סי' נז וסי' נט( לא הכריע יסוד 

דאם נתערב לו חטים מבקעות קודם הפסח "נראה לי להלכה  
שמותר  מששים  אחד  המבוקעות  חטים  באותן  שאין  שכיון 
לטחון הכל קודם ארבעה עשר ולאכול אבל למעשה לא מלאני 

א בררו אותן והסירו אותם המבוקעות והשאר אללבי להקל בכך  
 מותר"  

"ן דבפסחים )ל' ובשער המלך )פט"ו ממאכ"א הכ"ה( הק' על הר
ע"א( פרכינן אהא דכלי חרס שבשל בהם חמץ ישברו, ואמאי, 
לישהינהו אחר הפסח וליעביד בהו שלא במינן, והק' שם הר"ן 
דמאי פריך הא אין מבטלין איסור לכתחילה, ותי' יע"ש, משמע 
דס"ל דאפילו בשאינו מתכוין לבטל את האיסור וליהנות ממנו  

ו בע"ז לגבי קנקנים של גויים אלו אין מבטלין איסור לכתחילה,  



 

 בשלח פרשת |   | 12  

 

כ' בפשיטות דכל שאינו מכוין לבטלו כדי ליהנות ממנו שרי, וכיון 
דבפסחים  ליישב  ונראה  בפסחים,  הכא  ק"ל  דמאי  קשה  שכן 
דאף  הק'  ולהכי  מההתר  האיסור  להוציא  מתכון  שאינו  איירי 
מבטלין   אין  האיסור  דמבטל  כיון  אך  באיסור,  חפץ  דאינו 

בע אך  ס"ל לכתחילה,  בהא  להוציא האיסור  דאיירי שרוצה  "ז 
דשרי לבטל איסור )ועי' יד אברהם סי' פ"ד סע' י"ג(, ולפי"ז מה  
דהחמיר ]בתשובה[ לטחון חטים שיש בהם מבוקעות, אף שאינו  

 . 5מתכוון, כיון שאינו מפריד האיסור, אך במפריד האיסור שרי 

בקים והנה הריב"ש )סי' שמט( כתב, לגבי חביות שהסדקים מדו
כיון שאין  דאי"ז מבטל איסור  יין,  בתוכם  ליתן  בחלב, שמותר 

א כונתו לתקן הכלי ולהדביק אלכונתו לבטלו ולהנות מן האסור  
וכ"מ   דאינו מתכוון להפריד האיסור שרי  ומבואר דאף  סדקיו, 

 ברא"ש )תשו' כלל ב' סי' יד(. 

ומאידך כתב בתשו' מהר"ם מרוטנבורג )סי' שלב ד' לבוב( דאף 
 חן חטים שלא ע"מ לבטל האיסור, אסור.בטו

והשו"ע כתב בסי' פד סע' יג, דבש שנפלו בו נמלים יחממנו עד 
הנ"ל,  חיים  האורחות  מדברי  ומקורו  ע"כ,  ויסננו  ניתך  שיהא 
וכתבו הט"ז )ס"ק יח( והש"ך )ס"ק לח( דאין כאן מבטל איסור, 
חטים  השו"ע,  כתב  יד  ובסעיף  האיסור.  לבטל  כונתו  דאין 

וכל מתולע היום  לאור  הקמח  שירקד  והוא  לטחנן,  מותר  ים 
תולעת שיראה שם יזרקנו, והשאר מותר, ומקורו מדברי תרה"ד  
)סי' קעא( שכתב בחטים המתולעים דיש להם תקנה ע"י טחינה, 
דע"י נדנוד ורעש הריחים התולעים בורחים, ואף דאין זה ברור 

מב  ואי"ז  בטלים,  הם  הטחינה  דע"י  מותר  בורחים,  טל שהם 
איסור, דהוי ספק אם יתערב איסור, ואינו מתכוון לבטל, ומשמע 
מדברי התרומת הדשן דמשום דאינו מתכוון לא סגי, ובעי נמי 
דהוי ספק איסור, וכ"מ מדברי הש"ך )סקל"ט( דכתב, דבעי לברור 
החטים ובלא זה לא מהני אף דאינו מתכוון, ]וכן בבהגר"א ס"ק  

ות( דשרי לטחון תרומה ולבטלה מ' הביא דברי הירו' )פ"ה דתרומ
בחולין, כיון דגם הכהנים טוחנים בביתם ועי"ש, ומבואר דאינו  

 [.6מתכוון לבטל האיסור לא מהני, ובעי לטעם שממילא זה יבטל 

מטעם  שרי  האיסור,  להוציא  כונתו  שכל  כיון  דבדבש  נמצא 
כאן  ואין  כ"ד  ס"ק  הכרתי  ]וכ"כ  האיסור,  לבטל  מתכוון  דאינו 

ור כיון דמסננין ומסיר האיסור[, אך היכא שאינו חפץ ביטול איס
א טוחנו, בהא בעי דהוי ספק איסור, אלבאיסור אך אינו מפרידו  

לכתחלה  איסור  כמבטל  זה  "ואין  כ"ח(  ס"ק  )קט"ו  הש"ך  וכ"כ 
דשמא אין כאן איסור כלל ועוד דאין כוונתו לבטלה", ומשמע 

ס הוי  אא"כ  מתכוון  דאינו  אף  איסור  לבטל  איסור, דאסור  פק 
דרך   תבשיל  לערות  דאסור  דכתב,  סק"כ(  צב  )סי'  בש"ך  וכ"מ 
קדרה שנאסר קצתה העליון, דהוי מבטל איסור, ולכאו' התם אין 
כוונתו כלל לבטל האיסור ומשמע דרק בספק שרי, ולהכי התם 

 אפי' שאין כוונתו אסור.   

וכ"מ ברמ"א )סי' קכא ס"א( דכתב בשם הריב"ש )הובאה לעיל(  
ומות שנהגו היתר לשום יין בכלים שנסריהם מדובקים "יש מק

בחלב, משום שטבע היין לברוח מן החלב, והחלב נקרש ועומד 
בעצמו ואינו נוגע כלל ביין", והנה הריב"ש בתחילת דבריו כתב  
סברא ]הכתובה ברמ"א[ דאין החלב מתערב ביין, אך בהמשך 

ונתו  כתב דאף אם זה מתערב מותר דאי"ז מבטל איסור דאין כ
הוי   דאם  דס"ל  משמע  ראשונה,  סברא  דנקט  והרמ"א  לבטל, 

 ביטול איסור אסור אף שאין כונתו לבטל.

 
 דהיכא דמתכוון לבטל ולהסיר האיסור ליכא מאן דפליג ושרי ורק היכא שטוחן שלא ע"מ לבטל נחלו' הראשו' אי שרי  וכ"כ הפר"ח )או"ח תנ"ג ס"ק ג'( 5
 וכן הבין בתשו' רע"א סי' עז  6
י ספק איסור, ואין  ודחה הראיה מהש"ך דמאי דבעי לברור החטים בטוחנם, משום דשמא החטים מתולעים הרבה ואין כאן ביטול דליכא ס', וא"כ אין ראיה לומר דבע  7

בטל האיסור שרי, כוונתו לבטל לחוד לא מהני, וכ"מ מהפר"ח דבס"ק ל"ח הביא דברי הש"ך דבעי לברור התולעים לפני שטוחן החטים, ודעת הפר"ח דאינו מתכוון ל
ברי התה"ד )סי' קיד( דבעי לבדוק החטים לידע שיש  ולא בעי לספק איסור, ומשמע דבעי לברור החטים כדי לבדוק שיש ס' נגד התולעים, ובאמת דהדברים מפורשים בד

 ס' כנגד התולעים.
ן שיזוב יבטל, וכך אינו  ומקורו מדברי המג"א, והנה יש שהוכיחו מהמג"א )סי' שלד ס"ק ד'( דכתב דיין שזב מהענבים דהוא מוקצה, מותר ליתן כלי עם מים תחתיו והיי  8

ור וחזינן דאם אין כונתו לבטל האיסור שרי, וצ"ב דמהכא מוכח דאף דאין כונתו לבטל האיסור אסור, אך לולי כן הק' מבטל כלי מהיכנו, כיון שאין כוונתו לבטל האיס
"כ הכלי נאסר שהרי יש בו יין אסור ונמצא מבטל כלי מהיכנו, וכל ההתר דהיין שזב בטל במים וא"כ הוא חפץ שהיין  אלהפרמ"ג שם, דהרי כונתו שהאיסור יבטל, ד

 כ הוי מבטל איסור בכוונה, ויאסר ועי"ש מה שתי'.יתבטל וא" 

יבישים שהם  ודע, שכמיהין  לג(  )שפ"ד ס"ק  וכן כתב הפרמ"ג 
מתולעים, יראה דאסור לכרוך בבגד פשתן וליתן בתבשיל למתק 
התבשיל, ול"ד לדבש או חטים מתולעים דאין בהם משום ביטול 

ר לכתחילה, דבחטים יש עוד צדדים שבורחים מאפרכסת, איסו
ומ"מ אין  כאן,  ולהפריד מאיסור, משא"כ  ובדבש לתקן הדבש 
לגעור במי שעושה כן ע"י בגד עב מאד שלא יצאו דרך נקבים, 

ובסימן ר"ז כתב   7והרע"א )תשו' מהדו"ק סי' עז( נסתפק בדבר 
נקט ה וכן  דהוי ספק איסור,  וגם  כוונתו  דאין  דבר דבעי  משיב 

 )ח"א סי' כח(. 

אמנם בדברי הט"ז )קל"ז ס"ק ד'( משמע דהתיר באינו מתכוון  
אף שאין כונתו להפריד האיסור, וכן נקט הפר"ח )סי' סד סוס"ק  
כו( וכ"כ החכמ"א )כלל נ"ב ס"ט( ]ועי' בכלל לח סכ"ג דמשמע 

 דרק היכא דמתכוון להפריד האיסור שרי[  

ב רבינו פרץ דיש נוהגים לברר  והנה בטור )או"ח תנ"ג( הביא דכת
החטין אחד אחד מאכילת עכבר )דנעשה חמץ עי"ז(, וכתב ע"ז  

מ  אחד  אינו  נשוכין  בהן  יש  אם  דאפילו  דאי"צ,  ף אלהטור 
ומתבטלין הן כשיטחן, ואין כאן מבטלין איסור לכתחלה שאינו  
טוחן כדי לבטלה, ומבואר דמותר לבטל החמץ קודם פסח ואי"ז  

 נתו לבטל האיסור.  מבטל חמץ דאין כו 

וכן כתב המשנ"ב )ס"ק י"ז( וכתב בשער הציון )ס"ק כג( ואין זה  
א לטחון  אלבכלל מבטל איסור שאין כונתו בטחינתם לבטלם  

את החטים ע"כ, ומשמע דנקט דאין ביטול איסור כשאין כונתו  
יין בחבית  )ס"ק עב( לגבי  ומאידך בסימן תמ"ז  לבטל האיסור, 

סור לשתותם, כתב המשנ"ב דאף דבטל שדבקו נסריו בבצק, דא
שישאר  ע"מ  שנתן  כיון  גרע  הכא  בס'[  בטל  נוקשה  ]דחמץ 

, ומבואר דאף דאין כונתו  8בפסח, הוי כמבטל איסור לכתחילה 
)קי"ט ס"ק יד( כתב דאין   לבטל האיסור אסור, ובאמת בחזו"א 
 כאן מבטל איסור כיון שאין כונה לבטל האיסור  

ואפ"ל דחלוק דין טחינת חטים לשאר ביטול איסור, דטוחן חטים 
כיון דצורת אכילתו בטחינה א"כ בפעולתו אין הוא מבטל איסור, 
לצורך   דטוחנו  האכילה,  לצורך  דהוא מכשירו  רק  רואים  דאנו 

משא"כ בנותן יין לחבית  אפיית המצה, בהא שרי באינו מתכוון,
שיש בה בצק, אף שאינו רוצה לבטל האיסור אך עצם נתינת יין 
ביטול   רואים  אנו  שתיתו  מצורת  הביטול  דאין  כיון  לחבית, 
האיסור בתוך היין, ובהאי אין מבטלים איסור לכתחילה, ומדויק  

כונתו לבטלם   "שאין  א לטחון  אלהיטב לשון השעה"צ שכתב 
מת דאינו  דמה  סגי,  החטים"  לא  לבטל  שכונתו  אלכוון  בעי  א 

 להכשיר הדבר והביטול נעשה ממילא, וכעי"ז כתב במשיב דבר. 

דאם כוונתו להפריד האיסור ולסלקו נמצא שי' האורחות חיים  
 מותר לבטל איסור, וכן מוסכם על כל הפוסקים. 

הדשן   התרומת  תולעים ושי'  בהם  שיש  חטים  לטחון  שמותר 
יסור, ונחלקו האחרו' בדעתו, משמעות כיון שאין כונתו לבטל הא

איסור  בספק  דרק  והרע"א  הפרמ"ג  נקטו  וכן  והמג"א  הש"ך 
אף  דשרי  והחכמ"א  הפר"ח  נקטו  וכן  הט"ז  ומשמעות  מותר, 

 בודאי איסור.  

יין  להשים  כגון  המאכל  הכשרת  בצורת  שאינו  איסור  וביטול 
המאכל,  בתיקון  ממילא  נעשה  הביטול  דאין  בצק  עם  בחבית 

דאינו    במשנ"ב כתב  ובחזו"א  ואסור,  איסור  ביטול  דהוי  כתב 
 מתכון ומותר.  



 

 
 13  |  | בשלחפרשת  

 

יש לדון כשבא לטחון תותים, והרי אינו מפריד האיסור, ולפי"ז  
תותים  גם  א"כ  איסור,  בודאי  אף  לטחון  דמותר  לאחרו'  וא"כ 

נגועים מותר לטחון, דהרי אינו    נגועים בודאי וכן תאנים שודאי
רוצה לבטל האיסור, אך לאחרו' דרק בספק איסור מותר לטחון, 

 א"כ פרות ודאי נגועים אסור לטחון, ורק בספק נגועים מותר. 

דלכאו' ההתר רק במקרה שטוחן כדי לעשותו  אך אכתי יש לדון  
למשקה, אך אם רוצה לאכלו שלם אך כיון שיש שם תולעים 

לטחו מיבעי מעונין  לא  לכאו'  לאכול,  לו  מותר  שיהיה  כדי  ן 
למש"נ במשנ"ב דאם אין צורת תיקון המאכל ע"י טחינה דאסור, 

טחינה   ע"י  צורתו  אין  הרי  כדי אלהכא  בכך  מעונין  דהוא  א 
להתיר לו האכילה, ואף לחזו"א יש לדון דרק בגווני שנותן היין 

האיסור   לבטל  כוונתו  ואינו  והאי אללחבית  היין  שומר  סור א 
מתבטל, אך הכא הרי כל כונתו לבטל האיסור, דהרי אם לא היה  
איסור לא היה טוחן וכיון שכך לכאו' א"א לומר שאינו מתכוון  

 לבטל.

ואף באופן שהוי ספק איסור דהסכמת הפוסקים דשרי לבטל, 
זה רק מטעם דאינו מתכוון לבטל, אך הכא שרוצה לטחון כדי 

כונתו לכאו'  לאכול  מותר  לו  לטחון    שיהיה  ויהיה אסור  לבטל 
 ]וקצת דמי למשה"ק הפרמ"ג הובאה בהערה לעיל[, וצ"ע. 

 כולל עמל התורה  הרב משה רובינוף 

 )א( בגדרי אילן וירק
מצאנו כמה חילוקי דינים בין אילן וירק, לעניין ברכת הפירות 

 ולעניין ערלה ולעניין כלאים ולעניין ברכת הריח. 

ומצאנו כמה שיטות ותנאים א. אם צריך לזרוע כל שנה מחדש, 
ג. אם משאר  ב. אם הגזע כלה וצומח מחדש רק מהשורשים, 
הגזע אבל כל הענפים והעלים נושרים, ד, הענפים לא צומחים 

א מהשורשים, ה. הפירות צומחים מהגזע עצמו ולא אלמהגזע  
ז.   ראשונה,  בשנה  מיד  פירות  מוציא  אם  ו.  אפ' מענפים, 

כשמוציא פירות כמה שנים הפירות הולכים ופוחתים באיכותם 
משנה לשנה, ח. העץ חלול מבפנים ואינו דומה לשאר אילנות  

לא יתכן שיש עץ שפירותיו אסורים לעולם, י. -ט. לענין ערלה
 שחים נמוכים יותר מג' טפחים.

  9ונשתדל לבאר השיטת והדנים 

ברכינן בורא פרי העץ, מקור הסוגייה בגמ' ברכות )מ.( היכא מ
אבל  מפיק,  והדר  לגווזא  איתיה  לפירי  ליה  שקלת  דכי  היכא 
לא  מפיק  דהדר  לגווזא  ליתיה  לפירי  ליה  שקלת  דכי  היכא 

 א בורא פרי האדמה. אלמברכינן עליה בורא פרי העץ  

 השיטות שאע"פ שנשאר שורשים הוי האדמה 
ושנה הבאה    הענףרש"י מפרש שמתי שיחתכו את הפרי ישאר 

יחזור ויצמיח פירות הוי עץ, אבל מתי כשיחתכו את הפרי הענף  
אפ'  ומשמע  עץ,  הוי  לא  פירות  להוציא  יחזור  ולא  יתיבש 
הבאה,  לשנה  ומצמחים  וחזרים  בקרקע  נשארים  שהשורשים 

 לא הוי עץ מכיון שענף מתייבש לגמרי.  

ובמרדכי )קלא( כתב בשם הגאונים שאם מתייבש בסתיו ונושים 
עץ  ע הוי  לא  משרשיו  וצומח  וחוזר  בחורף  לגמרי  ועליו  נפיו 

ומצמיח   וחוזר  הענפים  נשארו  אם  אבל  אדמה,  ומברכים 
 מברכים העץ, נראה שהגאונים פירשו כרש"י.

וצומח   ג"כ משמע שצריך שישאר העץ שכתב שחוזר  ובתוס' 
באותו העץ עצמו, משמע בעץ ולא שנשאר רק השורשים   הפרי

ע באותו  הוי  לא  כדעת  דאז  בתוס'  למד  בב"ח  )אולם  עצמו.  ץ 
העץ שהוא   כלומר  וז"ל  בשורשים  היינו  דבעץ  ופירש  הרא"ש 

 השורש נשאר תחת הקרקע והדר אתי הפרי מן השורש( 

וכן משמע בריטב"א )סוכה לה.( דכ' "וכללו של דבר כל שיש לו 
זהו אילן  עץ קיים שנותן פרי וחוזר ונותן פרי אחר הוא עצמו  

 
 יו מפני שצריך לדעת המציאות.אלנפק"מ להרבה פירות וירקות, בננות חצלים פפיה אננס אוכמניות חמוציות ועוד, לא נכנסו לפרטים  9

ולע ערלה  נינהו  לענין  הדדי  כי  דבהא  פה״ע  בורא  ברכת  נין 
 כדמוכח התם". 

 שיטת הרא"ש שצריך לזרוע מחדש בכל שנה 
אבל הרא"ש כתב "כל דבר שעושה פירות משנה לשנה נקרא 
מבואר  פרי"  נקרא  שנה  בכל  לזורעו  שצריך  דבר  כל  אבל  עץ 
שהרא"ש פירש "דליתיה לגווזא דהדר מפיק" היינו שכל העץ 

וצרי לגמרי  כשרק מתייבש  אבל  הבאה,  שנה  מחדש  לזרעו  ך 
הענף מתייבש ונשאר שורשים בקרקע וחזרים וצומחים לשנה  

 אחרת הוי עץ. 

השיטה שהביא שו"ע הרב שאם כלו הענפים אע"פ שהגזע  
 קיים הוי האדמה 

בשו"ע  מובא  שלשית  אע"פ    שיטה  הענף  שכלה  שכל  הרב 
שהגזע וגוף העץ קיים ברכתו האדמה וז"ל ויש אומרים שאפלו 
העקר נשאר קים כל החרף רק שענפיו נושרים בחרף וחוזרים 
פרותיו   אין  ופרות,  עלין  ומוציאין  מהעקר  בקיץ  וצומחים 

 חשובים לברך עליהם "בורא פרי העץ". 

)הלכות ברכות פ"א א ות ט( שכתב  וכן יש שדייקו מהריטב"א 
שנותן פרי עכשיו אינו    שהענף ]פ' מין פרי[   "אבל לא השומר

א פרי האדמה", משמע שאם הענף אלחוזר לעשות פרי ואינו  
מתייבש אע"פ שהגזע קיים מברכים האדמה, אמנם מתחילת 
אילן   פרי  נקרא  "ואיזהו  דכתב  כן  משמע  לא  הריטב"א  דברי 

י בגוף האילן  נשאר קיים" משמע שתלו  שגוף האילן לברכה כל  
שהעתיק  הפרדס  ספר  מדברי  הביאו  ועוד  הענפים,  לפי  ולא 

 בצורה שאין מזה דיווק. 

"ואיתא  גרסא  והביא  גירסאות,  כמה  הביא  )קעב(  זרוע  ובאור 
לגודנא" ופ' האו"ז והוא ענף של עץ, וזה מתאים עם שיטה זו  

 של שו"ע הרב. 

עץ,   הענף של  – ובאמת ברש"י ג"כ אפשר לפרש כן דפירש גווזא  
ומשמע שאם הענף לא קיים אע"פ שהגזע קיים הוי האדמה, 

דגוזא   בקטפא  )לה:(  בע"ז  מרש"י  הביא  בב"ח  בשרף   -אולם 
ונראה   ולא ענף,  דגווזא זה העץ עצמו  היוצא מן העץ, משמע 
שאין זה ראיה שאינו הענף דשם הגמ' מחלקת בין מה שיוצא 

 מהפרי למה שיוצא מהעץ וה"ה מהענף.  

 עליו מעיקרו   סימן שמוציא 
ובתוספתא )כלאים פרק ג יג( זה הכלל כל המוציא עליו מעיקרו 
וכן  אילן.  זה  הרי  מעיקרו  עליו  מוציא  שאין  וכל  ירק  זה  הרי 
בירושלמי )כלאים פ"ה ה"ז( תני רבי חיננא בר פפא את שהוא  

 עולה מגזעו מין אילן משרשיו מן ירק. 

ל אבל  כלאים  לענין  סימן  דזהו  לומר  סימן והיה אפשר  הוי  א 
בתוספתא,  אחר  סימן  אומר  ועוד  כתב  ברא"ש  אבל  לברכות, 

 מבואר שסימן זה הוא גם לברכות.  

וכן  אצלנו.  בגמ'  סימן אחר ממה שכתוב  ברא"ש שזה  מבואר 
בשו"ע הרב לומד שזה תנאי נוסף שאפ' שיש תנאי עץ שחוזר 
וצומח כל שנה מחדש אם מוציא מעיקרו לא חשיב עץ ומברך 

תב שו"ע הרב במסוגר אף שנקרא אילן לענין ברכת בפה"א, ]וכ
כלאי  לענין  אילן  שנקרא  וכמו  ריחו,  על  בשמים"  עצי  "בורא 

 הכרם, וצ"ב שסימן זה נזכר בתוספתא לעניין כלאים[.

ובפירוש סימן זה מצאנו כמה דרכים, הפני משה פ' שהנופים 
והעלין שלו עולין מן גזע האילן ולא משרשיו שבקרקע ה"ז מין 

לן, ואת שהעלין שלו עולין מן שרשיו שבקרקע וגדלין סביב אי
 סביב הגזע שהוא באמצע הרי זה מין ירק.

כשחוזרים   ובשו"ע  זה  וכל  שכ'  באופ"א  שפירש  נראה  הרב 
וצומחים ענפים מהעיקר, והענפים הם שמוציאים עלין ופרות, 
ולא העיקר שהוא קשה, אבל מיני עצים רכין שהעלין והפרות  
לענין  הכל  לדברי  כלל  אילן  נקרא  אינו  עצמו,  מהעקר  יוצאין 

ל א כאלברכת "בורא פרי העץ", ואף אם אינו כלה כלל בחרף,  
העקר נשאר קים כל החרף וחוזר ומתלחלח ומוציא עלין ופרות 



 

 בשלח פרשת |   | 14  

 

ומבואר  האדמה",  פרי  "בורא  עליהם  מברכין  השנית,  בשנה 
שלמד שאין מוציא עליו מעיקרו זהו שלא יוצא ענפים ועלים 

א הפרי יוצא ישר מהגזע, והנה הבאנו מהירושלמי שכתב את אל
לא כפירוש זה, שעולה מגעו מין אילן משרשיו מין ירק, מבואר ד

ואפ"ל שלמד ששונה הסימן שנאמר בירושלמי מהסימן הנאמר 
והירושלמי  התוספתא  הביא  ג(  יב  )ערלה  ובחזו"א  בתוספתא, 

 וכתב דהכל אחד. 

 הרב יוסף דוב וקסשטוק 

 )א'( בגדר תקנת חזרת הש"ץ
שו"ע )ס' קכ"ד סעי' ד'( "כשש"צ חוזר התפילה הקהל יש להם א.  

ולכוין לברכות ש מברך החזן, ולענות אמן, ואם אין ט'  לשתוק 
מכוונין קרוב להיות ברכותיו לבטלה", ומקורו מהרא"ש, וכ' בבי'  
הגר"א "דהתפילה הוא להוציא את שאינו בקי כמ"ש בסעי' ג", 
הוא להוציא  הגר"א דעת הרא"ש, מכיון שתפילה  הרי שביאר 

רה רבים ידי"ח, בעי' שציבור יכוון לברכות הש"ץ, ולפי"ז היינו סב 
מסויימת בחזרת הש"ץ ולא בקדיש וקדושה )ולפי"ז יתכן שיש 

 לתרץ הסתירה הידוע משו"ע סי' נ"ה, וכמו שהעיר רעק"א(.  

אולם הגר"א ציין לסעי' ג' שכ' "קהל וכו' וכולם בקיאים בתפילה, 
ולכאו'   חכמים",  תקנת  מפני  ומתפלל,  וחוזר  ש"צ  ירד  אעפ"כ 

להוציא   יסודו  הש"ץ  שחזרת  הדין  כתוב  עיקר  בקי  האינו  את 
יודע  שאינו  מי  יש  שאם  התפילה  ש"צ  יחזור  "וכו'  א'  בסעי' 
ג',  מסעי'  הביא  ומה  וכו",  אומר  שהוא  למה  יכוון  להתפלל 
חזרת  מתפללים  בקיאים  בשכולם  שגם  משמע  שבפשטות 

 הש"ץ.  

והפשט שהמחבר בא לאשמעי', דלא נימא דמכיון שיסוד חזרת 
א"כ במקום שכולם בקיאים הש"ץ הוא להוציא את האינו בקי,  

א תפילה בעלמא של החזן,  אללא שייך כן, ובהכרח שאז אינו  
ואז לא בעי' ט' מכוונים, וע"ז קמ"ל שאף במקום שכולם בקיאים 
עיקר התקנה קיים שגדר החזרת הש"ץ הוא להוציא את האינו  
בקי, ובעי' ט' מכוונים, וע"י שמכוונים הם ג"כ שייכים לתפילת 

תקיים תקנת חזרת הש"ץ, וזה לא אשמעי' מסעי'  הש"ץ, ועי"ז מ
א', וזהו מה שאמר המחבר 'כתקנת חכמים' ר"ל עיקר התקנה  

 שייך אף בכה"ג שכולם בקיאים.

הרמ"א הוסיף "י"א שכל העם יעמדו כשחוזר הש"ץ תפילה",  ב.  
כ' "טעמם כיון שמכוונים ושומעים מש"ץ, ושומע   וכ' המ"ב ס"ק

וכ עמידה  אלכעונה,  שדין  והיינו  דמיא",  בעצמן  מתפללין  ו 
הש"ץ  בחזרת  עמידה  גם  מחייב  'י"א' 10בתפילה  מהני  ומבו'    ,

שאף בבקי שהתפלל לבד ושומע שוב חזרת הש"ץ, דנים אותו  
 יו ג"כ.  אלכאי' מתפלל שוב, ותפילת הש"ץ שייכת 

עוד   חוזר ויעו'  שש"צ  "ובשעה  התשובה'  ב'אגרת  יונה  רבינו 
ומתפלל וכו', ויכוין לבו בכל ברכה וברכה וכו', ויש לו בזה שכר 
כמש"נ   והיינו  זא"ז",  פעמים  ב'  שהתפלל  כמי  זה  והרי  כפול, 
שהחזן  אינו  הש"ץ  חזרת  שגדר  ומבו'  בעצמו,  מתפלל  שכאי' 

כת יתפלל שמו"ע פרטי שלו  במעמד עשרה, כ"א התפילה שיי
 לכל הציבור, ודנים כאי' הם גם התפללו.  

ידוע חידושו של מרן הגרי"ז, שמי שלא שמע מדברים המעכבים 
סדר  על  'תקיעות  קיום  לו  אין  הש"ץ,  בחזרת  התפילה  את 
בחידושי  עי'  זו,  בשמו"ע  לצאת  יכול  שאינו  ומשום  הברכות', 

ו  הגר"ח )סטנסיל(, והביא לשון רי"ץ גיאות "וצריך יחיד לכוון לב
לש"ץ מתחילת ירידתו באבות עד סוף התפילה, כדי שיהא עומד 

 אחריו כמו שהוא עומד בתפילה" ע"ש.  

והפשט כמש"נ שתקנת חזרת הש"ץ הוא תפילה שמשתייכת 
לכל הציבור, וכאי' התפללו לבד, א"כ לתקיעות ע"ס הברכות לא 

א בעי' שהוא גם שייך לתפילה זו, אלסגי מה שהש"ץ מתפלל,  
נו חלק מציבור זו, ולכן בעי' לשמוע כל סדר חזרת ובלא זה אי

 הש"ץ. 

 
א לענין עמידה, והיינו ששייך לתפילת אלממש כמי שיוצא בתפילת הש"ץ ששם בעי' גם לכרוע ולפסוע ג' פסיעות וכמש"כ בסעי' א', משא"כ כאן אינו    אולם אי"ז  10

 הש"ץ, ובזה נדון כמתפלל, אבל אינו ממש כמתפלל בעצמו ממש.

בקי  ג.   שאינו  את  להוציא  "דהתפילה  הגר"א  ביאור  הבאנו 
כתקנת חכמים כמ"ש ס"ג וכו", והיינו מכיון שיסוד התפילה הוא  

 לברכותיו.                      להוציא את שאינו בקי, ולכן בעי' ט' מכוונין 

וד' הגר"א לכאו' צ"ע מה בכך שהתפילה הוא להוציא את שאינו  
בקי, הרי כאן ליכא אינו בקי ולמה שיצטרכו לשמוע, ועוד שמי 
שאינו בקי הוא יצטרך לשמוע, ולמה בעי' שכל אנשים אחרים 

 ג"כ יכוונו. 

של והפשט שהגר"א בא לייסד שחזרת הש"ץ אינו שמו"ע פרטי  
א החפצא של חזרת אלהש"ץ, ושכאי' החזן מתפלל ב' פעמים,  

שאף  ג'  בסעי'  כתיב  וע"ז  אחרים,  להוציא  תפילה  הוא  הש"ץ 
היכא שכולם התפללו, ולכאו' א"כ לא שייך כל התקנה של חזרת 
הש"ץ, ע"ז כתב  שחז"ל תיקנו שאף שכולם התפללו עדיין כולם 

ולזה חי' הרא"ש    שייכים לשמו"ע זו, ולכן נחשבים כמתפללים,
שדבר זה נצרך לענין תקנת חזרת הש"ץ, שבעי' י' אנשים שכאי' 
הם  אין  ובלא"ה  הש"ץ,  חזרת  מיקרי  ובזה  שנית,  מתפללים 

 שייכים כלל לחזרת הש"ץ. 

בחזרת  שיעמדו  הנ"ל  הרמ"א  ציין  בהמשך  שהגר"א  מה  וזהו 
הש"ץ, וכ' המ"ב )ס"ק כ'( "טעמם כיון שמכוונים ושומעים מש"ץ  

ומע כעונה, וכאי' מתפללים בעצמם דמי וכו",  וממה שדימה  וש
 זה לשיטת הרא"ש מבו' שזה יסוד שיטת הרא"ש.        

אגב, הגאון ר' נתן קופשיץ שליט"א הורה למי שמתפלל בשנה  
על אביו, והציבור לוחצים עליו שיתחיל כבר בשש אנשים חזרת 

דבעי' ט'  הש"ץ, וא"ל הגר"נ "אינו כדאי, הרי יש שיטת הרא"ש  
עונים", ועיין עוד בס' 'קונטרס הזכרונות' ב' מרן החזו"א שרצה  
מהגר"א  שמעתי  ועוד  שמו"ע,  אנשים  י'  שיגמרו  עד  להמתין 

ס שהגרי"ד  ז"ל  י"א אלארלנגר  שיהא  מחכה  הי'  ז"ל  אוויציק 
 אנשים, ולא הבין הגר"א פשר הנהגתו בזה. 

 רמלה -כולל משכן אבנר הרב שמעון פולייס 

בדיקת נקיות התינוקות קודם אמירת דברים   בענין
 שבקדושה 

הנה המדקדקים נזהרין לבדוק נקיות התינוקות קודם אמירתן 
כגון  תינוקות  הרבה  שמצויין  ובמקומות  שבקדושה,  דברים 
סעודות גדולות קשה מאד ולפעמים לא שייך כלל ליזהר בזה  
ויש לברר  ורגלינו באמירת דברים שבקדושה,    ולא מצינו ידינו 

הדין בזה, ויש בזה ב' ענינים א' כאשר טינף אם ברור שיש איסור 
בדבר ואיך צריך לנהוג לכתחילה ומה"ד בדיעבד, ב' כשלא ידוע  

 שטינף אם יש חיוב לבדוק. 

ותחילה יש לברר אם דינו כריח שיש לו עיקר או אין לו עיקר 
א מדרבנן ובספק יותר יש אלויש בזה נ"מ, א' דאין לו עיקר אינו  

קל בזה דודאן גזרו וספיקן לא גזרו כדאיתא בסע"ו ס"ח לענין לה
א"צ   עיקר  לו  שאין  דר"ר  ב'  אחריו,  לחפש  שא"צ  רגליים  מי 
סע"ט  במשנ"ב  וכדאיתא  הריח  שכלה  ממקום  ד"א  להרחיק 

 סקל"ב.

והביאוה"ל  בבגדים,  לבוש  שהתינוק  מכוסה  הצואה  והנה 
מכוסה  דצואה  דס"ל  פוסקים  כמה  הביא  לסע"ט  בהקדמה 

הרוקח סי' שכג והלבוש בסע"ט, )ובא"ר חשיבא יש לו עיקר ה"ה  
דדעתו   כתב  והביאוה"ל  ליה  ברירא  דלא  משמע  סק"י 
כהרשב"א,( והגר"א ז"ל בביאורו לסע"ט ס"ב וח"א כלל ג דין כב, 
ובדברי הפמ"ג הביא שיש בזה סתירה דבהקדמתו לסע"ט פסק 

עט הניח    דמהני וכן כתב בא"א סע"ו סק"א, ובמשבצות זהב סו"ס
 בצ"ע, ומשמע שנוקט הביאוה"ל לעיקר דחשיבא יש לו עיקר. 

אמנם שיטת הרשב"א ברכות כה א' דצואה מכוסה חשיב אין לו  
עיקר והב"י בריש סע"ט העתיקו וכתב שזה פשוט, וכ"ד הא"ח  
הובא בב"י שם בסוף הסימן וכ"ה ברא"ה ובמכתם ברכות כה א' 

גולה, והמאירי כתב כן שכתבו ר"ר שיש לו עיקר היינו צואה מ



 

 
 15  |  | בשלחפרשת  

 

בשם הראב"ד, ולשיטתם כל שאינו מריח מותר וגם אינו צריך  
 לחפש אחריו וכמו שנתבאר.  

ולענין דיעבד יש לצרף בזה כמה דברים לקולא שאינו חוזר, חדא 
דדעת כמה ראשונים וכן נקט הב"י דחשיב אין לו עיקר, וגם שיש 

לו עיקר   לצרף שיטת הרמב"ם פ"ג מק"ש הי"ג דגם בריח שיש
א"צ להרחיק ד"א ממקום שכלה הריח )עי' נשמת אדם כלל ג'  
ו' שצירף שיטת הרמב"ם, אמנם המשנ"ב לא הזכיר כלל  אות 
המשנ"ב   והביאו  דוכתי  בכמה  הפמ"ג  וכתב  הרמב"ם(,  שיטת 
ברכותיה   בלא  חוזר  בק"ש  פלו'  דאיכא  דהיכא  סק"ח  סע"ו 

לל ג' אות ו'  ותפילה אינו חוזר, ועוד דהלא שיטת הח"א )בנ"א כ
ודלא כלבוש ופמ"ג( דגם בריח שיש לו עיקר שצריך מדינא ד"א 

אינו   הריח  שכלה  חוזר אלממקום  אינו  ובדרבנן  מדרבנן  א 
ומתפלל, ועוד דהש"ע בסי' קפ"ה ס"ה כתב דמצא צואה כנגדו 
נסתפקו התו' אי חוזר ומברך והח"א נקט שאינו חוזר ומה שחלק 

ז ברך  אם  ד"ה  בביאוה"ל שם  כשידע שיש עליו  מזיד  לענין  ה 
צואה אבל כשלא ידע לא החליט הביאוה"ל דלא כהח"א, ע"כ  
וי"ל דה"ה לענין ספק  ברור שלענין דיעבד אין להצריך לחזור, 

 כשלא ידוע שטינף והוא שעה"ד דיש לסמוך על זה.  

ועוד דגם לשיטת הסוברים דחשיב יש לו עיקר י"ל דאין חיוב  
מ' )ברכות כב ב'( איתא לענין לבדוק כל שלא ידע בהחלט, דבג 

וכתב   ותפילתו תועבה  היא  דזבח רשעים  צואה במקומו  מצא 
אמרו  לא  כנגדו  מצא  אבל  ומתפלל,  דחוזר  ס"ח  סע"ו  הש"ע 
דלא  חוזר  אינו  דכנגדו  שם  הרשב"א  וכתב  תועבה  תפילתו 
אטרחוהו לבדוק מלא עיניו וכ"ה בש"ע ספ"א ס"ב, ובנדון דידן 

לבד טירחא  יותר  הוא  ריח  ודאי  בהן  שאין  אמותיו  ד'  בכל  וק 
 מלבדוק מלא עיניו ושפיר י"ל דלא אטרחוהו. 

סע"ו   המשנ"ב  והביאו  שם  בברכות  תר"י  מדברי  שהביאו  ויש 
סקכ"ח דהיכא דשכיחי קטנים ה"ל מקום שצריך לבדוק ומבואר 
מזה שצריך לבדוק הקטנים, ונראה שאין הכרח דכוונתם לבדוק  

הבית אם לא טינפוהו מצואתן נקיותן שתחת בגדיהם רק לבדוק  
אבל לא ממה שבגופן דזה לא הטריחו לבדוק, )ובזמנם היה יותר 
מצוי כי לא היו החיתולים סופגים כבימינו( ועוד דגם אם כוונתם 
לבדוק הקטן עצמו היינו שבזמנם תינוקות היו מטפחין באשפה  
והצריכו   באשפה  מטפח  תינוק  דסתם  דוכתי  בכמה  וכדאיתא 

ידיהם   מה  לבדוק  על  דיברו  לא  אבל  מגולין  במקומות  וגופן 
 שתחת בגדיהם דזה לא הטריחו.  

ופשוט דהיכא דאפשר ראוי ליזהר בזה ולבדוק נקיותן, וכל מה  
 א במקום שהוא שעה"ד.  אל שכתבתי אינו  

 יאנג   אלהרב שלום רפ

 נדה  באשתו קול

 אמנם .  שווה  עונש   עריות   בכל  וכמו  עריות   כל  כמו  דינו  נדה  ידוע
 יותר   בדברים  ויש  עריות  בכל  שווה  שאינו  הוגדר  ל"חז  דברים  יש

  הסתכלות  של אסור כמו שהקהילו דברים ויש נגיעה כמו חמור
  אשתו   אבל  א,כא  העוזר  אבן   ע"שו   כדאיתא   עריות   בכל  אסור
  לזה   טעם  ז,קצה  ד" יו  ע"בשו  וכן ’  ד  סיף  שם  מותר  נידתה  בימי
  כמו   ערוה  באסור  שנשאר  איסורים  יש.  זמן   לאחר  שמותר  כיון 
  אות  קצה ד”יו ע”שו  תשובה פתחי שהביא כפי בשמים של ריח

 .11יוסף  הברכי בשם’ א

  אות  ’קצה ד"יו  תשובה פתחי  כתוב נידתה בימי אשה קול אסור
  רעיהו   לאשת  נדה  אשת  מדמה.  יג   שבת  מהגמרא  ולומד  לאסור  ’י

 בימי   באשתו   גם  כן   אם  ערוה  משום  אסור  קול  רעיהו   ובאשת
 כן   ואם   להחמיר  הראה   הפוסקים  כל  אמנם  ע ”בצ   ונשאר  נדתה

 אמר.  כד  ברכות   מקורו  אשה  קול  אסור .  ערוה  של  איסור  אותו   זה
  נאוה   ומראך  ערב  קולך  כי   כדכתיב  ערוה   באשה   קול  אלשמו

 ומבאר  ’וכו   ערוה  קול  לשמע  אסור  א,כא  העוזר  אבן   ע"שו  פסוק

 
 לשון מושל מערוך השולחן קצה’ 11
 ובר על אשתו בימי נדתה ואחר כך מבאיר מה הקול אשה שהיה ערוה ומשמה שיר באשתו נדה מותר. יש לעיין כי כתוב קול אשתו מותר ופשטות מד12
 זה מיד אחר שכתוב קול באשתו נדה ראוי להחמיר ויכול לדייק עשה זה שיכול להשתמש באותו התיר. 13

  לאו   איסור  וכל  מותר  ופנויה  אשתו  קול  ’ד   אות  אלשמו  הבית
 בקידושין   כדאיתא  שלום  תאללש  משיב  אם  חוץ  איירי  בדיבור

 א אל   יום  כל  של  דיבור  לאו  אשה  קול   של  אסור  מזה  יוצא.  12.  ע
 אם  לשיר  רגיל  אשתו  אם  לדן   יכול  כן   אם.  ולזמר  לשירה  דומה
 של  אסור  כמו  שזה  אומרים  אם?  לא  או  נדתה  בימי  לשמע  מותר

 ואם  דיבור   כמו   השיר  לדן   יכול  בו  רגיל  הבעל  כיון   או  אשה  קול
 ? מותר כן 

 באבן   הפלאה  לבעל  לשבת  נתיבות   שכתוב   מה   כפי   להוסיף  ויכול
) ח  אות   שם  העוזר .( ע  קידושין   המקנה   בספר  באריכות  ועיין ’ 
 לומד   ערוה  באשה  קול  של  בנידון   הפוסקים  שיטת  לישוב

 ומראך  ערב  קולך  כי  יד,ב  השירים  בשיר  הפסוק  האסור  ממקור
 ולומד  אחד  דין   להם  ויש  להסתכלות  קול  מדמה  הפסוק  נאוה

 במקומות  הסתכלות   בין   הבדל  יש  כיון   כן   אם  נדה  באשתו  מדובר
 במקומות   והסתכלות  בו  רגיל  הוא  משום  מותר   שזה  המגולים
 אשה  בקול   אשתו   בקול   הדין   הוא  כן   אם   אסור  שהוא   מכוסים

  זה   כל.  אסור  וזמר  ושיר  בו  רגיל  כי   מותר  דיבור  נדתה  בימי
 ביראים  ם"רא  תועפות  עיין . ) אסור  הכל  בפנויה  אבל  נדה   באשתו

  מאותו   אשתו   קול  להתיר  כתוב ’  קל  אות ’  כו  סימן   עריות  עמוד
 גם   בפנויה  אסור  הסתכלות  וכיון   להסתכלות  קול  מדמה   סברא

 גם   כן   אם   נדתה   בימי  באשתו  מותר  הסתכלות   אבל   אסור  קול
 חלק   ד"יו  משה  אגרת  של  חידוש  מצינו.(  מותר  להיות  אמור  קול

  נידתה   בימי   אשתו   הסתכלות   של  13בענין   כתוב ’  עה  סימן ’  ב
  אשתו   ומה  המכוסים  במקומות  גם  בו   רגיל  שהוא  במה   מותר
 לבישת   בלי  כמו )   מכוסים  מקומות  נקרא  לא  בביתו   מגלה

  עליה   להסתכל  ויכול  זה  לענין (  מקופל  השרוול  ועורך  גרביונים
  כמו   דבר  בכל  מדובר  לא)   בו  רגיל  שהוא  משום  נידתה  בימי

 של  באסור  קולה  מצינו  כן   אם(.  שם  התשובה  בתחילת  שמפורש
  ערוה   של   הסתכלות  מאסור  יותר  נדה  אשתו  של  הסתכלות

 אם  אפילו  ולאומר  להוסיף  יכול  דידן   בנידן .  בו  רגיל  שהיא  משום
 אין   בו  שרגיל  כיון   להתיר  יכול  עולי  ערוה  משום  אסור  שיר  כל

 ?  להסתכלות דומה אסור

 בבשמים  נידון   באותו  פי   על  אף  לאסור  זכאריש  מהרב   שמעתי
 יותר   ורגיש  פנימי  שיותר  דבר  שזה  כיון   וטעמו   מתיר(  בו  רגיל) 

 באשה   זמר  קול  לשונו   וזה .  כד  ברכות  המאירי  כתוב   כן .  מחמיר
  פניה   אבל  בו   רגיל  שאין   במה  ובלבד  שמע  קראית   לעינן   ערוה

 מדובר .  חשש  אינו ’  וכו  לזמר  שאינו  דיבורה   וקול  ורגליה  ידו
 ענין   שזה   זמר  מצינו .  זמר  אסור  כן   פי  על   אף  ובהרגיל  באשתו

 כן   וכמו   מנגן   לי  קחו  טו,ג ’  ב  במלאכים  לנבואה  ומביא  נעלה  יותר
 הביא  נשים  בשלח   פרשת  על’  טו  דרוש ’  ב   חלק  דבש   יערות  כתוב

  נעבד  מרים  כי   הים  בשירת  נבואה  לקבל   להכן   כדי  שיר  כלי
 כיון   התורה  לימוד   של  עילוי  וכן .  ש "ע   משה  לידת  מימות   נבואה 

 הגשמי   שמחובר  משום  זה   כל ’.  קיט   בתהלים  רוחני   יותר   שזה
 יז,א   באבות   ם"הרמב  ולשון   נשא  פרשת  זהר  עיין   לרוחני

 לאומר יכול כן  אם. התשוקה כח  זה הזמר כתוב’ שע ובתשובות
 . קול של אחרת אסור וזה  לבד מהרהור יותר מושך שזה

 רק  אסור  אם  בזה   פוסקים   מחלוקת  יש   הסתכלות   של  באסור
  המגן   פסק  וכן   אסור  לא  וראיה  הסתכלות  של  מעשה   עשה  אם

 הצד   לפי.  כהנים  בברכת  הסתכלות  לעינן ’  לה ’  קכח  סימן   אברהם
 לא  או  לב  נותנים בלי  שמע כאילו  בקול  גם זה אם לידון  יש  הזה
  בסופו  כתוב  ל"הנ   לשבת   הנתיבות.  אסור  ששמע  פעם  וכל

 מתכוון   אינו  אם  וזה  קול  לדיני  ולומד   הסתכלות  מדיני  חידוש
  ממה   אמנם.  כזה  שמותר  הסתכלות  לאסור  דומה   מותר  לשמע
 זמר  קול  שמע’  כה  אות’  ב  שנה  צו   פרשת  חי  איש  הבן   שכתוב

 אי   ואם  אסור  לישן   הולך  שהם  כדי  לילדים  שמזמר  אשתו  של
.  מח   בסוטה  י "רש  לדייק  יכול  וכן ,  מותר  בכך  רגיל  והוא  אפשיר

  ערוה   באשה  קול  משום  אסור  לבו  נותנים  אין   אפילו  כאש  ה"ד
 ליהנות   כוונה   אין   אפילו  משמה (.  יצרו  מבעיר  יש  לבם   ונותנים) 

  ראיה   באסור  כמו  קול  באסור  מחלק  לא  חי  איש  הבן   וכנראה



 

 בשלח פרשת |   | 16  

 

 אם  לכתחילה  מתיר’  יח  אות  השני  בחוט.  אחר  אסור  קול  ולומד
 וכן   לשבת  הנתיבות   כמו  14ממראה  קול  ולומד  לזה  לב  שם  לא

 פעמים  כמה א"שליט קפלן  צבי ר"הגה  ישיבה מהראש שמעתי
’  כה  אות ’  תקס  סימן   ציון   השערי  ומשמות .  בריסק  מנהג   שזה
 כי   אסור   פסוק’  צח  ח" או  חיים  שמלת  ת"שו  ועיין .  מותר  שזה

 לב  נותנים לא הם  יודע  אם משמה לשתק שזה  יודע לא אחרים
 . לילדים לשיר באשתו  מותר הדבר מסתימות כן  ואם

. טייפ  כמו  קטרוניאל  בדבר  שומר  קול  לדן   יכול  שאמרנו  מה  כפי
 הם 15בתשובות שמפורש כפי יותר קל אשה קול בדיני לכאורה

 של  הדין   מצד  גם,  אסור  ואין   כאן   לא  אשה  כיון   להחמיר  נוטה 
 אסור  השני  חוט.  בכך  רגיל  נקרא  פעם   כל  לשמע  שיכול  כיון   נדה

 אסור   שזה  משום  16טהרתו   בימי  הקול  ששומר  פי  על  אף  טייפ

 מחמיר’  ע  סימן ’  ז  חלק  יצחק   מנחת  פסק  וכן .  לשמע  הבעל  על
  ערוה   באשה  קול  שפסק  ושלמה  לחם  של  פסק  משום  טייפ  על
 נקרא  עדיין   שזה  זכאריש  מהרב  שמעתי  וכן .  נדה  באשתו  חל

 . קירוב  אותו ויש זמר

 אסור  של  מקורו  באשתו  ערוה  אשה   קול  של  האסור  כן   אם
.  אשה  קול  של  דין   אותו  אם  נגינה  בכלי  לדן   יכול  קירוב  משום

  מכח   שיר  בכלי   להחמיר  אללהש  מסקים  ל"הנ  יצחק   מנחת   ת"שו
.  נגינה  כלי  מתיר  השני   חוט   אמנם. ש"עיי  טז,כז  מישיעה   הפסוק

 אסור   אשה של  שיר   כלי  בענין ’  שע’  ב  חלק  ם"הרמב  ת"שו  ועיין 
 אל ישר  בכלל  מתקבל  שלא  כיון   אמנם,  17ערוה   באשה  קול  משום

 .זכאריש הרב לי אמר כן  נאסור לא

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 לוד -כולל קדשים  הרב אורי שרגל 

 מה ההבדל בין רשות היחיד לרשות הרבים? 
שביתה   מצוות  של  העניין  בתורה  לראשונה  מובא  בפרשתנו 
שהיא   לרשות  מרשות  הוצאה  מלאכת  בתחום  ובפרט  בשבת, 
המלאכה האחרונה מל"ט המלאכות, והיא גם המלאכה שיש בה  
הכי הרבה פרטים ודינים ושיעורים, עד שעל מלאכה זו לבדה  
נכתבה מסכת מיוחדת )עירובין( וגם הטור והשו"ע חילקו את כל 
משנ"ב   נקרא  זה  )שאצלנו  אחד  לחלק  הרגילות  שבת  הלכות 
חלק  עוד  תופסים  שבת  ורשויות  הוצאה  הלכות  וכל  ג'(  חלק 

 נפרד לעצמם )שאצלנו זה נקרא משנ"ב חלק ד'( 

)שמכאן  הוצאה  מלאכת  העוסקת  השבוע  פרשת  ולכבוד 
ובפרט  שבת(  רשויות  ודיני  הוצאה  הלכות  ללמוד  מתחילים 

ד' בדף היומי בהלכה,   לכבוד תחילת הלימוד של משנ"ב חלק 
של  העניינים  פנימיות  את  קצת  להסביר  בליבי  אני  אמרתי 
ובזאת  לרה"י.  רה"ר  בין  המהותי  ההבדל  ועיקר  שבת,  רשויות 
רה"ר  בין  שיש  העצומים  החילוקים  לכל  הטעם  גם  יתבאר 

 לרה"י.

ידוע שהמשנה הראשונה במסכת שבת פותחת בהלכות הוצאה:  
"יציאות השבת שתים שהם ארבע בפנים ושתים שהם ארבע  
התנא  פתח  למה  במסכת  הראשון  תוס'  הקשו  וכבר  בחוץ". 
ל"ט   מכל  האחרונה  המלאכה  שהיא  הוצאה  במלאכת  דווקא 
שכיוון   כלו'  היא".  גרועה  "שהוצאה מלאכה  ותירצו  מלאכות? 

ת הוצאה גרועים משאר המלאכות, )משום שבכל שגדרי מלאכ
כלום,  יוצרים  לא  ובהוצאה  חדשים.  דברים  יוצרים  המלאכות 

אין אל לכן  אחרת.(  לרשות  קיים  שכבר  דבר  מעבירים  רק  א 
שאר  של  הרגילים  והכללים  הפשוט  ההיגיון  את  זו  למלאכה 
הדינים  מכל  ללמוד  יכולה  לא  שהיא  וכיוון  שבת.  מלאכות 

שאר של  לימוד    והפרטים  כללי  צריכה  היא  לכן  המלאכות, 
מיוחדים. וכיוון שיש לה כללים מיוחדים, לכן היא נכתבה מיד 

 בתחילת המסכת, לפני הכללים הרגילים של שאר המלאכות.  

והגר"א תירץ להיפך, שהסיבה שפתח התנא בהלכות הוצאה זה  
בגלל שהוצאה היא המלאכה היחידה מכל המלאכות שיש לה 

יצא איש ממקומו"    אלורה, המובא בפרשתנו: "פסוק מיוחד בת
 אל)שמכאן נלמדת מלאכת הוצאה, שאפשר לקרוא בפס' גם " 

 
 אף על פי שלא סבר הבדל בהסתכלות  14
 חלקת יעקב רכד’ ועוד 15
 מות כזה עיין ריא"ז ברכות דהינו אין אסור על האשה יש מש16
 מבואר בלשונו כי מסיום ומכל שכן אם מזמרת בקולה ואם מדבר בקול כבר אמר ולמה חוזר עליו?.  17

יוציא".( וכיוון שזו המלאכה היחידה שיש לה פסוק מיוחד, לכן 
 היא נבחרה לפתוח את מסכת שבת.

ומה לגבי הפס' "לא תבערו אש"? ענה הגר"א שכנראה התנא 
כדעה ש ס"ל  יצ-הזה  ללאו  היא "הבערה  )כלו' שהבערה  את", 

המלאכה היחידה שנכתבה בפס' מיוחד, כדי לחדש שיש בה רק 
 לאו ולא כרת.( 

"הבערה -ודבריו קצת קשים להבנה, שהרי ס"ס קיי"ל להלכה ש
לחלק יצאת"? )כלו' שמלאכת הבערה נכתבה בפס' בפנ"ע רק 
כדי ללמד ממנה לכל שאר המלאכות שבשביל להתחייב כרת 

כל חיובי  אליך לעשות את כל המלאכות,  או סקילה לא צר א 
חילול שבת חלים אפילו בעשיית מלאכה אחת.( וא"כ קשה למה  

 לא פתח התנא במלאכת מבעיר? 

ונלע"ד לתרץ בפשיטות, שאע"פ שגם למלאכת הבערה יש פס' 
מיוחד, הרי הפס' של מלאכת הוצאה כתוב בפר' בשלח, שזה  

לכן מובן למה פתח  הרבה לפני הפס' של הבערה בפר' ויקהל. ו
בתורה.   ראשון  נכתב  שלה  הפס'  כי  הוצאה,  במלאכת  התנא 
וכיוון שגם למלאכת הבערה יש פס' מיוחד בתורה, על כן היא 
נבחרה לפתוח את הפרק השני של שבת "במה מדליקין", שכולו 
שאסור  ושמנים  פתילות  בדיני  )כלו'  הבערה.  במלאכת  עוסק 

השמן   את  יטה  שמא  מחשש  בהם  באיסור להדליק  ויעבור 
 מבעיר.( 

לש נחזור  אם אלועכשיו  הוצאה,  מלאכת  כל  על  הבסיסית  ה 
באמת זו מלאכה גרועה שאין בה שום יצירת דבר חדש, ולכן 
אין לה את ההיגיון הכללי של כל מלאכות שבת, אז למה היא 

 בכלל נאסרה?

את  תחילה  אקדים  היטב,  באר  העניין  כל  את  להסביר  וכדי 
של   העניין  הזוה"ק  פנימיות  בתיקוני  המובא  הוצאה,  מלאכת 

)תיקון מ"ח( "מאן דאעקר חפץ מאתריה ואנח ליה לבר מאתריה  
ומרשותיה, כאילו אעקר אילנא דחיי דאיהו אות ברית, ואנח ליה 
ברשו נוכראה... ומאן דעביד דא אעקר נשמתיה מרשותיה, ואנח  

לישר  להו  גרם  ודא  וטחול.  מרה  דאיהו  אחרא  ברשו   אללה 
, ואיתגליאו בארעא נוכראה דאיהי  אלמארעא דישר  דאתעקרו

רשות הרבים." )תרגום: מי שעוקר חפץ ממקומו ומניח אותו חוץ  
לרשותו, כאילו עוקר את עץ החיים ומניח אותו ברשות אחרת.  
מי שעושה כן, עוקר את נשמתו ממקומה, ומניח אותה ברשות  

 יפה נדרש



 

 
 17  |  | בשלחפרשת  

 

לישר גרם  וזה  וטחול.  מרה  שהיא  מארצם   אלאחרת  שנעקרו 
 גלו בארץ אחרת, שהיא רשות הרבים.( ו

ואע"פ שפירושם של הדברים הללו סתום וחתום, ואין לנו שום 
הבנה אמיתית בפנימיות הדברים, מ"מ אפשר להבין מכאן גם 
בשכלנו הדל, שהמושג "רשות הרבים" הוא לא רק כינוי למקום 
שהרבה אנשים עוברים בו. וכן המושג "רשות היחיד" הוא לא 

וגדרות.  רק כינוי   א המושגים אללשטח פרטי המוקף מחיצות 
הללו צופנים בתוכם שתי גישות שישנם במבטו הכללי של כל 

 אדם על כל העולם ועל כל המאורעות שקורים בו.  

 וביאור העניין הוא כך: 

לקב"ה, שהוא   בו שייך בלעדית רק  וכל אשר  כולו  כל העולם 
שכל העולם הוא    יחידו של עולם שאין עוד יחידות כמוהו. וכיוון 

עולם", לכן מטבע   "יחידו של  ובשליטתו המלאה של  ברשותו 
 הדברים כל העולם אמור להיות "רשות היחיד".  

ולמה בכ"ז יש בעולם מושג של "רשות הרבים"? כי רשות היחיד 
א הוא גם צריך להיות  אלצריך לא רק להיות שטח ששייך ליחיד,  

"רשות היחיד", ומופרד בצורה ברורה -מקום שמיוחד ומוגדר כ
מהשטח שמחוצה לו ע"י מחיצות כהלכה. ולכן גם אם יש שטח  

תקניות,   מחיצות  לו  ואין  יחיד  של  נחשב בבעלותו  לא  הוא 
 "רשות היחיד", כי זה לא רשות שניכרת ומיוחדת לאותו "יחיד".  

ולפ"ז יוצא שאם כל באי עולם היו מכירים בעובדה שכל העולם 
"יחידו של עולם", כל העולם -הוא "רשות היחיד", כי הוא שייך ל

היה נחשב כמקום אחד, ולא היה שייך במציאות לעקור חפץ 
חר, כי לכל העולם היה דין של מקום ממקומו ולהניחו במקום א

 אחד.  

יצא   אל)כי כל האיסור של הוצאה מרשות לרשות נלמד מהפס' "
כלו' כמה שטח   "מקומו"?  וצ"ב מהו הגדר של  איש ממקומו". 

כ נחשב  עדיין  שמגיעה  -מסביבי  איפה  עד  שלי?  "מקום" 
היו   ולפ"ז אם כל באי עולם  והמיוחדת שלי!  הבעלות הניכרת 

דה שכל העולם הוא מקום אחד ששליטת הקב"ה  מכירים בעוב
ניכרת על פני כולו, ממילא בזאת הם היו מגדירים שכל העולם 
נחשב כמקום אחד! כי אין שום חילוקי בעלות ושליטה בין שטח  

 א הקב"ה שולט בכל השטחים והמקומות בשווה. אללשטח, 

גורמים  וכמה  כמה  בעולם  ישנם  עדיין  שלצערנו  כיוון  אבל 
מכ היחיד"  שאינם  "רשות  הוא  כולו  שהעולם  בעובדה  ירים 

השייך לאותו יחיד, ולכן הם מנסים לתפוס שליטה ובעלות בכל 
יכול  כבר לא  כולו  לכן העולם  או לפחות בחלק ממנו,  העולם 

"רשות היחיד", כי לא ניכר שכולו שייך לאותו  -להיות מוגדר כ
ן יחיד. )ואע"פ שזה באמת שלו ובשליטתו המלאה, אבל לעניי

ניכר  יהיה  גם שהשטח  צריך  כי  לא מספיק,  זה  רשויות שבת 
-ומיוחד ליחיד.( וממילא יוצא שכל מקום בעולם ששליטת ה

"יחיד" לא ניכרת שם כי הרבים מנסים לקחת שם את הבעלות 
"רשות הרבים", -והשליטה לעצמם, ממילא בזאת הוא הופך ל

 זה. כי יש שם גורמים "רבים" שמנסים להראות שליטה בשטח ה

ולכן גדרי ודיני "רשות הרבים" הם בדיוק להיפך מגדרי "רשות 
היחיד". כי בכל מקום שהוא "רשות היחיד" מבינים שכל השטח  

ל רק  שייך  של -הזה  בעה"ב  שהוא  וכיוון  עולם".  של  "יחידו 
הזה, צריך לעשות כאן רק את רצונו. אבל בכל מקום  השטח 

שטח הזה הוא שהוא "רשות הרבים" חושבים בדיוק הפוך, שה
הפקר ואין בו בעלות לאף אחד, ולכן כל אחד יכול לעשות כאן 

 מה שהוא רוצה, כי אין אף אחד שיקבע לו מה לעשות כאן.  

תתגלה  והפשוטה  הברורה  שהאמת  מתפללים  אנחנו  וע"ז 
בקרוב ממש מי באמת בעה"ב האמיתי של כל העולם, ואז כל 

ורמים חיצוניים העולם יהפוך בחזרה לרשות היחיד, ללא שום ג 
שמנסים לערער על בעלותו בשטח. ואת הבקשה הזאת אנחנו  
ליום  לבוא  לעתיד  שיר  "מזמור  במשפט:  שבת  בכל  אומרים 
יגיע  לבוא  שלעתיד  כלו'  העולמים".  לחי  ומנוחה  שבת  שכולו 
היום שכל העולם יהיה שייך רק לקב"ה שהוא "חי העולמים", 

ץ לשליטת הקב"ה.  ולא יהיה אף אחד שיעיז לחשוב שהוא מחו
)עיין במפרשים שם בסוף מסכת תמיד, שחלקם גורסים "לחי  

כלו'  עולמים",  "לחיי  שגורסים  ויש  לקב"ה,  כלו'  העולמים" 
 לנצח.( 

ועתה אבאר לפ"ז את כל כללי ודיני רה"ר ורה"י ע"פ היסוד הנ"ל, 
שהם  שחושבים  אנשים  ישנם  שבו  מקום  כל  זה  שרה"ר 

מקום שבו מכירים בעובדה שרק השולטים בשטח. ורה"י זה כל  
 "היחיד" שולט בשטח כולו ללא מצרים.

מוקפת:  לא  ורה"ר  מחיצות  מוקפת  מבין   רה"י  שברה"י  מי  כי 
שהוא צריך לגדור את עצמו ולא יכול להתנהג איך שהוא רוצה, 
כי כל השטח שייך לקב"ה. לעומת מי שברה"ר שחושב שהשטח  

 בולות וגדרים.   שלו ויכול להתנהג איך שבא לו ללא שום ג 

ופתוח משני הצדדים:  כי מי   רה"ר צריך להיות דווקא מפולש 
שחושב שהוא ברה"ר והעולם הוא הפקר, אז פשיטא שאין לו 
שום גדר או שער לא בהתחלה ולא בסוף, כי מבחינתו אין לעולם 
לעולם  שיש  מבין  היה  הוא  אם  כי  אחרית.  ולא  ראשית  לא 

טרה, ממילא הוא גם היה  התחלה שגם מובילה לאיזה תכלית ומ
צריך ללכת לכיוון המכוון לתכלית הזאת. וכיוון שהוא לא רוצה  
וטוען שאין  הוא מכחיש את המציאות  לכן  הזה,  לכיוון  ללכת 

 לעולם שום מטרה ותכלית, ולא התחלה ולא סוף.  

מקורה:  במקום  להיות  יכול  לא  ברה"ר   רה"ר  שעומד  מי  כי 
מעליו. כי אם הוא היה    מוכרח להיות שהוא לא רואה אף אחד

לשמוע   שצריך  מבין  היה  גם  הוא  מעליו,  מישהו  שיש  מבין 
בקולו. )כמ"ש בגמ' בשבת קנ"ו: "כסי רישך כי היכי דלהווי עלך  
אימתא דשמיא". כי מי שמכסה את ראשו מצהיר בזאת שהוא  
ולהבנה   שמים  ליראת  לו  גורם  וזה  מעליו,  מישהו  שיש  מבין 

לא מבין שיש מישהו מעליו, ודאי שצריך לשמוע בקולו. ומי ש
 שהוא גם לא ירצה לשמוע בקולו.( 

כלו' ברה"ר אין מקומות שאמורים   רה"ר לא מיועדת לעצירה: 
לעצור ולנוח שם והם עדיין נחשבים לרה"ר. כי כל מקום שיש 
בו עמודים או ספסלים שעומדים לידם או יושבים עליהם, כבר 

ה כל הרעיון של רה"ר,  א כרמלית. כי זאללא נחשב רה"ר גמורה  
להמשיך ללכת כל החיים בלי לעצור ולנוח כלל. כי מי שעוצר 
ודאי  ובתכליתו,  בעולם  ולהתבונן  החיים  ממירוץ  לנוח  קצת 

הפקר   לא  הוא  שהעולם  להבנה  בסוף  רק אלשיגיע  שייך  א 
לאותו "יחיד". ורק מי שהולך והולך ללא הפסקה, הוא זה שיכול 

 "רשות הרבים". -להמשיך לחשוב שהוא נמצא ב

  אויר רה"ר רק עד י' טפחים, בעוד שאויר רה"י הוא עד לרקיע: 
כי רק מי ששקוע כולו בתוך הרדידות של חיי החומר והתאוות 
ואצלו  ברה"ר,  נמצא  יכול להמשיך לחשוב שהוא  העוה"ז  של 
רדיפת  מעל  להתעלות  שמצליח  מי  אבל  ומופקר.  מותר  הכל 

ו העוה"ז,  של  הפסקה  ללא  מאד החומריות  מהר  שיגיע  דאי 
להכרת המציאות הפשוטה שכל העולם הוא רק "רשות היחיד".  
ולהתנתק לגמרי מחיי העוה"ז,   זה לעלות  )ולא שצריך בשביל 

א מספיק לעלות אפילו מעט מאד, רק כשיעור י' טפחים, ואז אל
ים את שליטת הקב"ה בעולם. כמ"ש בגמ' בסוכה ה.  נמביכבר  

רה טפחים, והיא לא יורדת שהשכינה נמצאת רק למעלה מעש
מתחת לזה, כי למטה מי"ט כבר נחשב רשות בני האדם.( ולכן  
מי  כי  לרקיע,  עד  עולה  רה"י  השטח של  למה  היטב  מובן  גם 

ל שייך  השטח  שכל  ומבין  ברה"י  לא -שנמצא  באמת  "יחיד", 
משנה לו באיזה גובה או באיזה מקום בעולם הוא נמצא, כי הוא 

 שווה. יודע שהכל שייך לקב"ה ב

ברה"ר אסור להעביר חפץ אפילו ד' אמות, בעוד שברה"י מותר  
כי כל אנשי "רשות הרבים" חושבים שרה"ר לא   לטלטל בכולו: 

כל שטח  אלשייכת לאף אחד,   וישתלט על  יבוא  הרוצה  כל  א 
שיצליח לכבוש, ויקבע לו שם איזה חוקים שירצה. וכל הרעיון 

שייך רק אצל של העברת משא ממקום למקום ברשות הרבים, 
מי שחושב שכל הצלחתו וישועתו נמצאים בידי אדם כלשהו  
הרבים".   "רשות  של  שטח  באותו  שליטה  כבעל  לו  שנראה 
וכשהוא בוטח באדם מסוים מאנשי "רשות הרבים", נחשב לו 
כאילו הוא מעביר את המשא שלו )כלו' את משא החיים הכבד  

עליו(   שהוא מחפש לפרוק אצל מישהו שהוא בוטח בו וסומך
אדם  אותו  של  למקום  )כלו'  הרבים.  ברשות  מסוים  למקום 



 

 בשלח פרשת |   | 18  

 

שהצליח "לעבוד עליו" שהוא בעל השליטה בשטח, ולכן הוא  
ובא להניח אצלו את כל תקוותו ומבטחו.( וכשהוא  סמך עליו 

כבעה"ב, באמת רחוק    דימה עצמומצליח להבין שאותו אחד ש
ב דבר  שום  על  שליטה  לו  ואין  הזה,  מהתואר  אז מאד  עולם, 

בצער רב ובאכזבה עמוקה הוא עוזב את "רשותו" של אותו נוכל, 
"מקום אחר", כלו' למישהו אחר שעדיין -ולוקח את "משאו" ל

 נדמה לו כבעה"ב האמיתי של השטח.  

כל האכזבות שבאות   זהכמובן שברה"י לא מכירים את  ו ואת 
ד נמצא בעקבותיהם, כי כל מי שנמצא ברה"י יודע שהכל תמי

משא  את  להעביר  צורך  שום  אין  וממילא  "היחיד".  אצל  רק 
החיים הכבד שלי מאדם לאדם, כי ממילא הכל נמצא תמיד רק 

יו אני חוזר. ולכן ברה"י  אלאצל הקב"ה, ורק ממנו אני בא ורק  
והטלטלות   המשאות  בכל  כי  בכולה,  לטלטל  בעיה  שום  אין 

"יחיד"  -ל השאדם סוחב, הוא תמיד מרגיש שהוא נמצא רק אצ
ולא אצל שום גורם אחר, וממילא הוא לעולם לא מעביר שום 
של  חסותו  תחת  נשאר  תמיד  הוא  כי  למקום,  ממקום  דבר 

 "המקום ברוך הוא". 

משא  שום  להוציא  אסור  באמת  למה  להסביר  נעבור  ועכשיו 
עד  שאמרנו  מה  כל  ס"ס  הרי  ולהיפך?  לרה"ר  מרה"י  בשבת 

בין רה"י לרה"ר. אבל הרי עכשיו היה באמת רק רמז להבדלים  
ביותר,  הגדול  הביטחון  בעל  גם  כי  כלל,  לא משנה  זה  בהלכה 
משליך את כל יהבו על הקב"ה, גם לא אסור להוציא אפילו מחט  
מרה"י לרה"ר או להעבירה ד"א ברה"ר. אז למה זה באמת נאסר 

 אפילו בלי כל קשר לאמונתו ולביטחונו של האדם? 

ת אסורות שכל המינים האסורים כי כמו שאמרנו בעניין מאכלו 
הם ענפים של כוחות רוחניים רעים בשמים, ומי שאוכל אותם 

א גם שורשו הרע אלכאן בעוה"ז נכנס בו לא רק המאכל הגשמי,  
הרוחני, שיכניס לו כל מיני תופעות ודברים רעים ללב ולמוח.  
וכן הוא הדבר בעניין הוצאה מרה"ר לרה"י ולהיפך. אמנם אין 

ם בעולם שהוא שייך באופן מוצהר רק לכוחות הרע מקום מסוי
והסט"א, אבל כיוון שרה"ר זה מהות של מקום ששייך לבעלי 
כמ"ש  בשטח,  השולטים  שהם  )הסוברים  והתאוות  הכפירה 
לעיל.( אז ממילא בשבת אסור לנו להתעסק עם מקום כזה, כי 
זה מוציא אותנו ממקום שהוא תחת חסותו ושליטתו הבלעדית 

 , למקום ששייך לשליטת כוחות הסט"א והכופרים.של הקב"ה

ברה"ר   להיות  יכולים  כן  אנחנו  החול  בימות  למה  א"כ  וא"ת 
ולהעביר שם דברים בחופשיות? כי בכל ימות החול הקב"ה כן 
רוצה שנהיה בעוה"ז ונתמודד עם כל התופעות הרעות שיש בו.  
)וע"ז אנו מקבלים שכר על כל ההתמודדויות שיש לנו מול כל 

גבוה מידי   כוחות הסט"א למיניהם.( אבל כמו שבפסח שזה זמן 
א רק מצה  אלהקב"ה לא מרשה לנו לאכול חמץ שרומז ליצה"ר  

שרומזת ליצה"ט )אע"פ שכל השנה אנחנו כן אוכלים חמץ( ככה  
גם כל שבת ושבת היא זמן גבוה מאד, שבו אסור לנו להתעסק 
השליטה   בעלי  שהם  שחושבים  גורמים  אותם  כל  עם  כלל 

שש לשטח  דבר  שום  להעביר  לנו  ואסור  או  בעוה"ז.  להם  ייך 
ממנו. 

 
 שיעור שנמסר בבית הכנסת אהבת תורה בגני איילון.  18
 דף ע"ג עמוד ב'  19
שהפירות צמודים   ולא הבנתי מה ההכרח להבנת הראשונים ברש"י, אולי כל מפרק פירות מאילן אין איסור מפרק כי הפרות הם מפוזרים באילן, אולי דווקא בתמרים 20

 יש איסור מפרק. 
 הב"ח על הר"ן שעל הרי"ף.  21
העליונה וכשהוא מכה בתמרים מפרק את הקליפה מן התמרים והוי כמו דש   , שיש על התמרים קליפהאלהב"ח תרץ שכוונת הר"ן והרמב"ן היא לפירוש רבנו שמו  22

וא דלא כפרוש שמפרק את התבואה מן השיבולת. אבל פשטות הר"ן והרמב"ן היא לא כפירוש הב"ח. גם באגלי טל )סק"ב אות ג'( כתב שהתרוץ של הר"ן והרמב"ן ה
 .אלרבנו שמו

 סק"ג אות א'  23
 סק"ג אות ב'  24

 כולל עטרת שלמה הרב יונה מרצבך

 פירוק אשכולות פירות או ירקות בשבת. 
 18)ענבים/בננות/שומים/עגבניות/תמרים/תירס/רימון( 

היו    הקדמה:  היא אחת ממלאכות שבת, במשכן  'דש'  מלאכת 
'מפרק',  היא  המלאכה  הגדרת  מהשיבולים,  גרעינים  מוציאים 
לפרק דבר ממקום שגדל בו. במאמר זה נביא שאפילו שבגמרות 
וראשונים ופוסקים מבואר, שאסור לפרק אשכולות של פירות,  
תירס,   שרי,  עגבניות  או  קטנות  עגבניות  שומים,  ענבים,  )כמו 
רימונים, תמרים, בננות,( עדיין ברוב ככל המקרים, מותר, ונסביר 

 מה ההתירים.

חלק ראשון: כיון שבגמ' ובראשונים כתוב שאסור לפרק אשכול  
 תמרים, קשה איך מותר לפרק אשכול ענבים.  

מבואר, בדין מי שזורק אבן על דקל והשיר תמרים,   19בגמ' בשבת
דק תולדה  תולש  ואחת משום שחייב שתים, אחת משום  וצר 

 מפרק תולדה דדש. 

תבואה   לפרק  זה  דש  דעת רש"י שהפירוש, שכיון שהאב של 
משיבוליה, אף זה מפרק תמרים מן המכבדות. הראשונים )תוס' 
פירות   מפרק  שכל  ברש"י  הבינו  ראשונים(,  ועוד  ור"ן  ורמב"ן 

. הרמב"ן והר"ן הקשו על רש"י, מה  20מאילן חייב משום מפרק
רים, למה דיברו דווקא על תמרים, גם בוצר מיוחד דווקא בתמ

 ענבים ומוסק זיתים ואורה תאנים, שיהיה חייב שתים. 

ותרצו הרמב"ן והר"ן, שבתמרים יש משהו מיוחד, שהן נתלשות  
וכשנתלש  אשכול,  כעין  באילן  הם  והתמרים  המכבדות,  עם 
ונפרקין  בקרקע  וכשנחבט  דקוצר,  תולדה  תולש  זה  מהאילן 

 שבמכבדות זה מפרק תולדה דדש.  התמרים מהאשכולות

דווקא בתמרים, 21והקשה הב"ח  יש לדקדק, מה מיוחד  עדיין   ,
ענבים שיהיה   באשכול של  גם  דווקא על תמרים,  דיברו  למה 

 22חייב שתים. 

ולסיכום, ברמב"ן ובר"ן מפורש שהמפרק אשכול תמרים חייב  
משום דש גם אחרי שהתמרים תלושים ואינם מחוברים, ולפי 

וונת הב"ח שמפרק אשכול ענבים חייב משום דש זה גם זה גם כ
 אחרי שהענבים תלושים ואינם מחוברים.  

לפרק  שמותר  הסיבה  מה  טל,  האגלי  הקשה  ומעתה 
כעין  מחוברים  הם  שבהם  מהענפים  ענבים/עגבניות/בננות 
אשכול. ולחיבת הקודש נעתיק לשון האגלי טל: "לפי מה שכתב  

רקין התמרים ממנה חשוב  הר"ן, דכשנחבט האשכול בארץ ונפ
דש, קשה, דאם כן יהיה אסור לאכול אשכול ענבים בשבת, וכן 
יהיה אסור לאכול שאר פירות הגדילין כעין אשכולות, ומעשים 

 .23בכל יום שאוכלין". עכ"ל האגלי טל

אם הדרך שרגילים לפרק הוא בזמן    – חלק שני: חילוק האגלי טל  
   אכילה אסור.  תר סמוך לאכילה מותר ואם קודם אל של ל 

, בהקדם חמש סתירות בדין קילוף שומין, ועל 24ותרץ האגלי טל 
כל חמשת הסתירות התרוץ, שבמלאכת דש, פרי שהדרך לפרקו  

תר, אבל פרי שאין אלתר סמוך לאכילה מותר אפילו לא לאלל
  תר.אלתר אסור לפרקו אפילו לאלהדרך לפרקו ל



 

 
 19  |  | בשלחפרשת  

 

ראשונה שכ"אסתירה  סימן  בסוף  שברמ"א  שמותר   כתב  25, 
ל לאכול  ובצלים  שומין  שבירושלמי אללקלוף  וקשה  תר, 

. ויש לתרץ שהירושלמי זה אם 26שהקולף שום חייב משום דש 
תר לא אלקולף להניח, אבל גם להירושלמי אם קולף לאכול ל

 חשוב דש.  

שניה  הלכה סתירה  בבאור  טל,  האגלי  הזכיר  לא  זו  סתירה   ,27  
הקשה מה החילוק, בין הירושלמי שהזכרנו, שקולף שום חייב, 

בביצה  הלכה    28לבבלי  הבאור  ותרץ  שעורים.  לקלף  שמותר 
לאכול  כשבדעתו  זה  שעורים  לקלף  שמותר  בביצה  שהבבלי 

ל בקולף אלהשעורים  זה  שום  לקלוף  שאסור  והירושלמי  תר, 
שגם  טל,  האגלי  שכתב  כמו  הוא  הזה  הלכה  והבאור  להניח. 

תר לא חשוב דש. ויש להדגיש אלושלמי אם קולף לאכול ללהיר
שהירושלמי  השיטה  על  עומד  הזה  הלכה  שהבאור  שלמרות 
שאסור לקלוף שום זה מדין בורר ולא מדין דש, אבל התרוץ נכון 

 מאוד גם הירושלמי מדין דש ולא מדין בורר. 

שלישית הרמ"אסתירה  איך  קשה  עדיין  התיר   ,  שכ"א  בסימן 
תר, מה החילוק מהמבואר ברמ"א בסימן אללקלף שום ובצל ל

שפירוק אגוזים מקליפתן העליונה הירוקה אסור מדין   29שי"ט
תר. צריך לחלק דשאני שום אלמלאכת דש אפילו כדי לאכול ל

ולכן מותר לקלפו, מה  אלכי הדרך לקלפו ל תר בשעת אכילה 
הירוקה הדרך לקלפה קודם שאין כן באגוזים שקליפה העליונה  

 שעת אכילה.  

רביעית זה  סתירה  לענ"ד  טל,  האגלי  הזכיר  לא  זו  סתירה   ,
כתב בסתמא   30החילוק בין קילוף אגוזים שבמשנ"ב סימן שכ"א

תר מותר, לבין קילוף אגוזים שברמ"א סימן שי"ט מבואר אלשל
שהמשנ"ב   הוא,  החילוק  הירוקה,  העליונה  הקליפה  שאסור 

תיר לקלף קליפה נעמיד שמדבר על קליפה  בסימן שכ"א שה
הפנימית החומה של אגוזים שהדרך לקלפה בשעת אכילה ולכן 

תר, והרמ"א בסימן שי"ט שאסר לקלף אגוזים דיבר אלמותר ל
על קליפה החיצונה הירוקה שהדרך לקלפה קודם שעת אכילה 

 תר אסור.  אלובזה אפילו ל

חמישית שסתירה  בסימן  הרמ"א  איך  קשה  עדיין  התיר ,  כ"א 
ל ובצל  שום  בביצה  אללקלף  בגמ'  מהמבואר  החילוק  מה  תר, 

תר, וגמ' זו נפסק בשו"ע  אלשאסור למלול מלילות אף לאכול ל
שי"ט הוא   31סימן  מלילה  המשנ"ב  ובאר  מלילות'  מוללין  'אין 

מתרץ  דש.  משום  ואסור  בדגן  לפרק  כדי  השיבלים  שמולל 
דושה בכרי, מה  האגלי טל, גם במלילות החילוק, דדרך תבואה ל

 תר סמוך לאכילה. אלשאין כן בשומין הדרך לקלוף ל

תר סמוך אלולסיכום, בדברים שהדרך שהזמן שמקלפים הוא ל
לאכילה לא נחשב 'מלאכת דש'. ומעתה בפירות הגדילין כעין 

 
 סוף סעיף י"ט  25
שלמי שקולף  כך פשטות הירושלמי, שקולף שום חייב משום דש ולא משום בורר, אבל, בבאור הלכה )סימן שכ"א ד"ה לקלוף( הביא ראשונים שהעתיקו דברי הירו  26

 שומין חייב משום בורר ולא משום דש.  
 סימן שכ"א ד"ה לקלוף 27
 דף י"ג עמוד ב'  28
 סעיף ו'  29
 ס"ק פ"ד  30
 סעיף ו'  31
תר חשוב דרך  אלתר, כמו בבורר דלאכול לאלוזה לשונו: 'יש להסתפק אם מותר, לפצוע אגוזים, או לתלוש ענבים מאשכולות, שלא בשעת אכילה רק כדי לאכול ל   32

ל במינים הנ"ל דמותר א שבדש אפילו בשעת אכילה ממש כמו היונק הוא אסור והא דפטור משום דהוי כלאחר יד אבל מלאכה הוא אפילו בשעת אכילה אבאלאכילה  
תר של דש. עכ"ל ספק האגלי טל. ומכריע האגלי טל: 'מותר אלתר של בורר ללאלבשעת אכילה שוב מותר אפילו סמוך לאכילה כמו בבורר, או דלמא יש לחלק בין ל

 ר משמע כמו בבורר'. עכ"ל האגלי טל.תאלתר כמו בבורר, במינים הנ"ל שדרך לקולפם בשעת אכילה, מותר גם כן סמוך לאכילה דלאללפצוע כדי לאכול ל
 סק"ב אותיות ד' ה'  33
 סעיף ח' 34
 מהגרחז"ק 35
 בספר הליכות והלכות  36
 ח"ב סימן ק"ח אות ב', השו"ת חיבר הרב שמעון גרינפעלד בשנת תרפ"ז. 37
 דף י"ג עמוד ב' ד"ה ואם קלף ונתן לתוך ידו חייב  38
 דף י"ב עמוד ב'  39
 דף י"ג עמוד ב' 40

ל לפרקם  שהדרך  וכדומה  ענבים  כמו  סמוך אלאשכולות  תר 
 לאכילה, מותר לפרק. 

שה'ל להדגיש,  הזאלויש  דומה  תר'  לא  'דש'  מלאכת  של  ה 
תר שב'דש' אסור וב'בורר'  אל סוג ל תר' של מלאכת בורר.  אלל'ל

תר,  אל, ב'בורר' מותר דווקא אם 'למעשה בפועל' מפריד למותר
ב'דש' אסור,  אלאפילו בפרי שאין הדרך לפרק ל ובזה  סוג  תר, 

, ב'בורר' אסור אפילו בפרי תר שב'דש' מותר וב'בורר' אסוראל ל
תר,  אלתר אם 'למעשה בפועל' לא מפריד לאללשהדרך לפרק  

בהערה ויעויין  מותר.  ב'דש'  טל   32ובזה  שהאגלי  ממה  הוכחה, 
תר של אלתר של דש אם דומה ללאל הסתפק על פרט מסוים בל

תר חלוק  אלבורר, מוכח כמו מה שהדגשתי שבעיקר ביאור הל
 .תר של בורראלתר של דש מהלאלביסודו הל

יסוד האגלי טל שכיו ן שרק בדרך דישה אסור, פירות ומבואר 
ל  לפרק  ויש אלשרגילים  דישה.  דרך  אינו  לאכילה  סמוך  תר 

שבהם  המקומות  בין  לחלק  טל  האגלי  כוונת  שאין  להדגיש 
א כוונת האגלי טל לחלק בין אלמפרקים, אם בבית או בשדה,  

ל אם  מפרקים  שבהם  קודם אלהזמנים  או  לאכילה  סמוך  תר 
 שעת אכילה. 

ש נמחיש  אגב,  לפרק, )דרך  הדרך  והיכן  מתי  תלוי  דש  איסור 
אחר במקום  טל  של"ו 33באגלי  בסימן  הרמ"א  איך  הקשה   ,34 

מתיר לתלוש פירות מענף של אילן שנתלש מערב שבת, למה  
לתלוש  דרך  שאין  שכיון  טל,  האגלי  ותירץ  מפרק.  איסור  אין 

א הדרך  אלהענף עם הפירות ואחר כך לתלוש הפירות מהענף,  
ן שהענף מחובר לאילן, לא חשיב דישה כמו  לתלוש הפירות בזמ

נפקפק  אם  ואפילו  דש.  משום  חייב  דאינו  מהאילן  תולש  כל 
הפירות   לתלוש  הדרך  שוב  מהאילן  היחור  שנתלש  דלאחר 

א בגידולי קרקע אלמהענף, עדיין יש לתרץ שכיון שאין דישה  
וכיון שבפירות אילן אין הדרך לתלוש הענף ואחר כך לתלוש 

 כאילו לא היה מגידולי קרקע(.הפירות, חשוב 

אם הדרך שרגילים לפרק הוא    – חלק שלישי: חילוק המהרש"ג  
 במקום של בית מותר ואם במקום של שדה או מפעל אסור. 

, על פי שו"ת  36וראיתי מובא   35חילוק אחר מהאגלי טל, שמעתי
 , 37מהרש"ג 

בביצה  תוס'  קושית  חיטים 38ובהקדם  פירוק  בין  מה החילוק,   ,
בביצה  דש,   39מהשיבולים שבגמ'  מדין  מבואר שאסור  י"ב  דף 

בדף   40מקילוף שעורין מקליפתן החיצונה שבגמ' אחרת בביצה 
משיבולים  חיטים  שפירוק  תרץ,  ותוס'  שמותר,  מבואר  י"ג 
שאסור משום דש זה כשעדיין לא נתלשו הגרעינים מהשיבלים, 

לים ופירוק שעורין שמותר זה כשכבר נתלש הגרעינים מהשיב
ומפרק מקליפה הפנימית. וצריך באור מה החילוק. ויש לבאר 

 על פי המהרש"ג שנביא לקמן.



 

 בשלח פרשת |   | 20  

 

, מה החילוק בין קליפה  41עוד נקדים את קושיית הפרי מגדים
הירוקה העליונה של האגוזים שאסור לפרק מדין מלאכת דש, 
שאנו   האגוזים  של  האמצעית  הקשה  החומה  הקליפה  לבין 

 42שוברים אותה בשבת. והפרי מגדים נשאר בצ"ע. גם הגרע"א
 הביא קושיא זו של הפרי מגדים ולא תרץ.

שמייסד ומתרץ המהרש"ג את קושיית הפרי מגדים, על פי מה  
א מה שהמנהג שבעל השדה  אלהמהרש"ג דלא הוי מפרק ודש  

כן, כמו בתבואה שהמנהג שבעל השדה מוציא החיטה   עושה 
מהשיבולת וזה הוא גמר מלאכת התבואה, אבל בדבר שכל אחד  

 א הוי דרך אכילה. אלואחד עושה דבר זה בביתו לא הוי דש 

שמנה שכיון  מגדים,  הפרי  קושית  המהרש"ג  מיישב  ג ובזה 
החומה, משום  האמצעית  קליפתם  עם  אגוזים  למכור  העולם 
זו   קליפה  השובר  לכן  המאכל,  של  שמירה  היא  זו  שקליפה 
קליפה   כן השובר  כלל, מה שאין  איסור  בו שום  אין  מאגוזים 
הירוקה העליונה של האגוזים כיון שלקלוף קליפה זו הוא דבר 
חייב  בשבת  כן  שעושה  מי  לכן  לעשות,  השדה  בעל  שצריך 

 משום דש.  

ובזה באר הגרחז"ק את חילוק התוס' בביצה, לכן לא נאסר בגמ' 
י"ב   דף  שדה, אלבביצה  מלאכת  שהוא  מהשיבולים  לתלוש  א 

בבית  לקלף  שהדרך  החיצונה  מקליפתן  שעורים  קילוף  אבל 
 .  43מבואר בגמ' בביצה דף י"ג שמותר

סיכום ביאור המהרש"ג, בדברים שהדרך שהמקום שמקלפים 
לא נחשב מלאכת דש כי מלאכת דש היא רק בדברים הוא בבית  

 א בשדה או במפעל הייצור.  אלשהדרך שמקלפים לא בבית 

סיכום דין המהרש"ג, אם עושים בבית מה שרגילים שעושים 
בשדה זה אסור ואם עושים בבית מה שרגילים שעושים בבית 
כמו   אשכולות  כעין  הגדילין  בפירות  ומעתה  מותר.  זה 

היא ענבים/בננות/עגב אשכולותיהן  לפרק  שהדרך  כיון  ניות 
שעושים  שרגילים  מלאכה  נחשב  לא  כי  לפרק  מותר  בבית, 

 .  44בשדה

שרגילים  מה  בבית  מפרקים  שאם  המהרש"ג,  יסוד  ומבואר 
לפרק בשדה אסור ואם מפרקים בבית מה שרגילים לפרק בבית 
זה מותר. ויש להדגיש שאין כוונת המהרש"ג לחלק בין הזמנים 

א אל ים אם הזמן שרגילים לפרק הוא סמוך לאכילה  בהם מפרק
כוונת המהרש"ג לחלק בין המקומות בהם מפרקים אם המקום 

 שרגילים לפרק הוא בבית. 

חלק רביעי: לדינא, יתכן נפק"מ בין המהרש"ג לאגלי טל בסוגי  
אשכולות של פירות שהדרך שרגילים לפרק, בבית אבל קודם  

אכילה רגילשעת  כי  מותר  למהרש"ג  ולא ,  בבית  לפרק  ים 
א אל תר  אלבמפעל היצור, לאגלי טל אסור כי רגילים לפרק לא ל

 קודם לאכילה. 
בעגבניות  טל,  לאגלי  המהרש"ג  בין  לנפק"מ  ראשונה    דוגמא 

המציאות  אם  בגבעולים,  יחד  המחוברות  גדולות  או  קטנות 
שהדרך שרגילים לפרק העגבניות מהגבעולים שהם מחוברות  

ל ולא  בבית  סאלבהם  כי תר  מותר  למהרש"ג  לאכילה,  מוך 
 תר. אלמפרקים בבית ולאגלי טל אסור כי לא מפרקים ל

לשונו   וזה  קטנות  בעגבניות  נסתפק  שבת  בארחות  למעשה 
השולחן עם הגבעולים, יש  אל'עגבנות שרי', המובאות לעיתים 

לעיין אם מותר להסיר העגבניות מהגבעולים כיון שעיקר דרך  
הי  לשולחן  והבאתן  ורק מכירתן  מהגבעול  תלושות  כשהן  א 

הבית עם הגבעולים. עכ"ל   אלבאקראי בעלמא מביאים אותן  
ארחות שבת. ומבואר שארחות שבת מביא צד לאסור כי עיקר 
מכירתן והבאתן לשולחן כשהן תלושות וצד להתיר כי לעיתים 

השולחן עם הגבעולים. ולא הבנתי דברי הארחות    אלכן מביאים  

 
 ש"כ באשל אברהם חקירה ה' בתחילת סימן  41
 סימן שי"ט על מג"א סק"ח  42
 והוסיף הגרחז"ק שענין מלאכת דש הוא אם קוטף הפרי עם חלק מהענפים, ועל ידי הדישה הושלם הפרדתו מהאילן והעמדת שם פרי. 43
 וגם כשהענבים/בננות/ עגבניות הם עם חלק מהענפים, הושלמה הפרדתם מהאילן.  44
 סימן שי"ט אשל אברהם ס"ק ח' 45

א', מה שכתב צד להתיר, המציאות,   שבת מכמה סיבות, סיבה
הארחות   להבנת  וממילא  לשולחן  שמביאים  ראיתי  לא  שאני 
שבת   הארחות  לשון  הסברא  ב',  סיבה  להתיר.  צד  אין  שבת 

השולחן, הסברא לפי הבנה שלי   אלשהצד להתיר כי מביאים  
א מספיק, שיפרקום אלהשולחן    אלכדי להתיר אין צורך שיביאו  

וממילא להבנה שלי זה  תר לאגלי טל או בבאלל ית למהרש"ג 
ראיתי,  המציאות שאני  ג',  סיבה  טל.  ואגלי  מחלוקת מהרש"ג 
שהם  חנויות  ויש  תלושות  שהם  חנויות  יש  מכירתן,  שעיקר 

 מחוברות ויש חנויות שלפעמים תלושות ולפעמים מחוברות.  

בסוג   דוגמא שניה שיתכן נפק"מ בין המהרש"ג לאגלי טל בשום,
ש העליונה  סוג קליפה  לקלף  שהדרך  המציאות  אם  שום  ל 

תר סמוך לאכילה, למהרש"ג מותר כי אלקליפה זו בבית ולא ל
 תר. אלמפרקים בבית לאגלי טל אסור כי לא מפרקים ל

למעשה הזכרנו שבירושלמי כתב שקולף שום חייב משום דש, 
 45תר, ובפרי מגדים אלוברמ"א בסימן שכ"א התיר לקלוף שום ל

ה  העליונה  שקליפה  שבת כתב  ובארחות  מפרק,  הוי  חיצונה 
הביא מהגרנ"ק ש'מותר לפרק שיניים של שום מחיבורם בראש 
סמוך  השום  את  שמפרקים  הרגילות  'כי  והטעם  השום', 
לאכילה', והירושלמי שאוסר בשום מדבר כאשר עוסק בתהליך 
של הכנת שום שחוק', 'ואסור לפרק שום מחיבורו בגבעולין כמו  

לים. עכ"ל ארחות שבת. ולענ"ד, על שאסור לפרק חיטים משיב
התיר  לא  שהגרנ"ק  יתכן  לקמן,  שנביא  והלכות'  ה'הליכות  פי 

שהתפרקו  אל לאחר  וזאת  ושן  שן  כל  שעל  הדקה  קליפה  א 
השיניים מערב שבת, אבל קליפה העליונה שעוטפת כל שיני 
השום יחד אסור לקלף. ובהליכות והלכות כתב בנוסח 'המסיר 

עוטפת את כל ראש השום( ומפרק את את הקליפה העליונה )ה
מהראש   עובר   –השיניים  לאכילה  בסמוך  שלא  כן  עושה  אם 

משום מלאכת דש, ויש מהפוסקים שחששו בזה משום דש גם  
כל  ולדעתם  לאכילה,  בסמוך  העליונה  קליפה  מקלף  כאשר 

א רק ביחס לקליפה הדקה שעל כל אלההיתר בקילוף שום אינו  
ה שהתפרקו  לאחר  וזאת  ושן  שבת  שן  מערב  כבר  שיניים 

 מהקליפה העליונה ומחיבורן בראש השום'.  

דוגמא שלישית שיתכן נפק"מ בין המהרש"ג לאגלי טל ברימון  
אם   ותירס,  תירס,  גרעיני  ובהפרדת  רימון,  גרעיני  בהפרדת 

ל ולא  בבית  לפרק  שהדרך  שהדרך  סמוך אלהמציאות  תר 
מותר כי מפרקים בבית ולאגלי טל אסור כי   לאכילה, למהרש"ג 

 תר.אללא מפרקים ל

מסתפק  השבת  שבשביתת  הביא  והלכות  בהליכות  למעשה 
תר, ועוד  אלבהסרת גרעיני התירס מהקלח אולי אסור אפילו ל

מסתפק בשביתת השבת בהפרדת גרעיני רימון שמותר דוקא 
 תר. אלל

בדין   להלכה,  המסקנא  דברינו,  כנים  אם  חמישי:    קילוף/ חלק 
ענפים,    גבעולים/ /   פירוק פירות או ירקות, בכל סוגי הקליפות 

ענבים/ בננות/   /  תמרים  /  של עגבניות גדולות/עגבניות קטנות 
 שומים/ תירס/ רימון/ דובדבנים.  

  – אם הדרך שמקלפים/מפרקים גם בבית וגם סמוך לאכילה    א'(
ק מדין דש, מותר לכתחילה לכו"ע )ומדין בורר צריך לקלף/לפר

 תר' של 'בורר'(.אללפי גדרי ה'ל

היצור    ב'(  במפעל  שמקלפים/מפרקים  הדרך  דש   –אם  מדין 
 אסור לכו"ע מהתורה וחייב חטאת. 

אם הדרך שמקלפים/מפרקים בבית, אבל לא סמוך לאכילה    ג'( 
לדוגמא  או  האכילה,  לפני  יום  שמפרקים/מקלפים  )לדוגמא 
במקרר/ארון  אחסנתו  לפני  הפרי/ירק  להבאת/קניית  סמוך 

מדין דש, למהרש"ג מותר לכתחילה )ומדין   –מפרקים/מקלפים(  



 

 
 21  |  | בשלחפרשת  

 

לי  תר' של 'בורר'(, ולאג אלבורר צריך לקלף/לפרק לפי גדרי ה'ל
 טל מדין דש אסור מהתורה וחייב חטאת. 

 כולל ליבו חפץ  הרב שמעון שונברג 

 )ב( יסודות ביהדות 
אצל    אל ידיעת גודל החשיבות של ישר   – ו. ההקדמה למתן תורה  

 הקב"ה. 
להפסוק עשיתי ונחזור  אשר  ראיתם  "אתם  מתחיל:  הוא  וכך   ,

ברית,  בכריתת  הפשט,  של  לאמיתו  הביאור  נראה  למצרים". 
הוא   לדעת  האשה  של  שרצונה  ביותר  היסודי  האם   -הדבר 

איכפת לו ממני? אולי איני שוה אצלו כלום? ולזה אמר הקב"ה:  
גם רעות, יש תאונות   ויש בעולם  הנה כל העולם שלו יתברך, 

 ואסונות מכל המינים, אבל יש גדר לדברים.  ר"ל, מחלות 

האם קרה פעם לאיזו מדינה שכל המים נהפכו לדם? הרי בכל 
מצב שהוא, המים הנמצאים נשארים מים. והנה במצרים קרה 
פעם  קרה  האם  לדם,  נהפכו  המים  מעולם,  קרה  שלא  דבר 
שהקב"ה הביא על איזו מדינה מכה של צפרדעים? בתוך התנור 

א הבטן.  פעם ובתוך  אי  האם  השי"ת,  אומר  כזו,  כינים  מכת  ו 
עשיתי כך למדינה שכל עפרה הפך כינים? האם ראיתם ערוב 
פשוט  הטבע.  מגדר  חוץ  זה  כל  הרי  מאוכלסת?  מדינה  בתוך 
"הוציאו אותי מן הכלים", עשיתי דברים שמעולם לא  כביכול 

מפני שנגעו בכם, ומי שנוגע   -ועל מה    -עשיתי אותם, ולמה  
ע בבת עין של מעלה. וזהו הפתיחה הראשונה, אתם בכם כנוג 

ונחמד,  ראיתם כמה שאיכפת לי מכם, משל לאבא אדם עדין 
שלא  דברים  אז  עושה  הוא  פשוט  יחידו,  בבנו  נוגע  ומישהו 
של  הרתיחה  מרוב  מימיו,  כן  עשה  ושלא  לו,  מתאימים 
האיכפתיות. כן כלפי מעלה, הרי כמה שכואב לי עליכם, ואיכפת 

ביכול כביכול, עד לשגעון. וזו ההקדמה, שלעולם לא לי מכם, כ
וכי איכפת לו, אכן איכפת לו ואיכפת לו,   -תאמרו כלפי מעלה  

 46ף" של היהדות. אלוזה ה"  -כביכול עד עומק נפשו 

 י'. אל ואביא אתכם '   – כל הפרטים מובילים למקום אחד  
אתכם   ואביא  נשרים  כנפי  על  אתכם  מהות  אל"ואשא  זו  י". 

א אלהעיסקא, לא עסק של שכר ועונש, ולא עסק של שום דבר,  
  47י, שנהיה קרובים ודבקים ביחד. אלואביא אתכם  -

האמונה,   מעיקרי  הינה  המשיח  בביאת  שהאמונה  הטעם  מה 
 והאם זה נוגע רק לגבי העתיד, או שיש לכך משמעות גם בהווה. 

ינו החת"ם סופר מתמיה על הרמב"ם שמנה את אמונת ביאת רב
לי  אפשר  אי  אך  וז"ל:  עיקרים,  עשרה  השלש  בתוך  המשיח 

 
'תאומתי', לא אני גדול ממנה,   –א הוא ג"כ רוצה שיהיה לנו 'יחס' הדדי שווה, ובמדרש שהש"ר ה' ב'[ אמרו על כנס"י 'יונתי תמתי'  אלולא רק שאיכפת לו מאתנו,    46

ודבר זה בא לידי ביטוי בצורה ברורה 'בלוחות    –ולה ממני, כי הם ממש שותפים בשווה, ואע"פ שיש מרחק כ"כ גדול בינו יתב' ובינינו, נתן לנו השוואה הזאת'  ולא היא גד
עיין ברש"י בשה"ש פ"ד ה'[ ד"ה   הברית', שבלוח אחד היה חמש דברות של בין אדם למקום, והלוח השני היה חמש דברות של בין אדם לחבירו, ומכוונים זה כנגד זה,

 'תואמי צביה'. 
ונתן לנו את תורתו', שמודגש כאן שני    –והנה מובא בשם הגר"א )עי' פחד יצחק חנוכה א' ובא"נ ברכות י"א( בביאור נוסח ברכת התורה 'אשר בחר בנו מכל העמים    47

כל העמים ונכרתה עמהם ברית, וכן קימ"ל ברכות מח:[ דצריך להקדים 'ברית' 'לתורה' מ  אלבו' סיון, כבר נבחרו ישר  –זמנים, דעוד קודם לנתינת התורה והמצוות  
י'. ועפ"י חילוק זה שהברית קדמה לפרטי התורה,  אל דיינו', וזהו 'ואביא אתכם  –בברכת הארץ, וכפי שאומרים בהגדה: 'אילו קרבנו לפני הר סיני ולא נתן לנו את התורה  

סור נפש אפי' על 'ערקתא דמסאני', דיש להבין מאי שנא שעת השמד, הרי האיסור אינו נעשה חמור יותר ע"י כוונת הנכרי להעבירו  יובן מדוע בשעת השמד חייבים למ
א נגד כללות 'הברית עם הקב"ה', ורצונם הוא לבטל את ה'אשר  אלעל הדת. אך לפי המבואר א"ש, משום שבשעת השמד הגויים לא באים נגד דין פרטי כזה או אחר,  

 חר בנו', ובזה לא שייך לומר שיעורים בחיוב מסירות נפש כמו בעבירות שבפרטי התורה )עיי"ש בפחד יצחק([.ב
כר בעוה"ב הוא  ועל דרך זה אפשר לבאר את 'העיקר' של 'תחיית המתים', שהוא ג"כ לקבוע ולהחדיר בליבנו שמצב ההווה יש בו בחינה של נצחיות, לגבי זה שהש  48

 אמנם גוף מתוקן[, ולא רק אמונה על עניין עתידי.    לגוף והנשמה שבהווה
ישנן עשר קדושות )כלים א' ו( וככל שמתקרבים לבית קודש הקדשים, הביטוי    אלובית המקדש הם אותו עניין, רק בדרגות שונות, שכידוע בארץ ישר  אלארץ ישר  49

ם, וקדושתם הינו רק מצד לברית מתחזק, כחדר לפנים מחדר, דכתיב 'הביאני המלך חדריו', ודע דקדושת אר"י וכל שאר עשר הקדושות אין בהם קדושה בעצמ  –לקשר  
 [. א ממי שפקד על המקדש'אל לא מן המקדש אתה ירא  ההלכה לנהוג בהם בקדושה, וכפי שאמרו בספרי: 'יכול יהא ירא מן המקדש? וכו' אף מקדש,  –הצווי 

עם כל    - אלוזה הטעם שמצות מילה נחתמה ונחקקה בבשרנו לעולם, ללא יכולת להסירה ממנו, משום שהיא מבטאת את עניין הברית שיש בין הקב"ה לכנסת ישר 50
המילה, כלומר הברית הברית על אר"י, הקב"ה כורת עם אברהם את ברית    –, והיא ברית עולם, יהיה מה שיהיה, ולכן אחרי ברית בין הבתרים  אליחיד ויחיד מישר

 נכרתת תחילה באופן כללי, ואח"כ באופן פרטני, ולכן בברית המילה חוזר על עניין ההבטחה של נתינת הארץ[.  
 מפר את התורה והמצות,   אל'ברית עולם', וגם אם ח"ו כלל ישר –וברית זאת היא נצחית 

ואם בחקתי תמאסו ואם את משפטי תגעל נפשכם לבלתי  ה,אלו לי ולא תעשו את כל המצות ה וכביכול מפר את הברית, וכמו שכתוב: ויקרא כ"ו י"ד[ 'ואם לא תשמע
-ק, למרות זאת: שם מ"ד[ 'ואף גם זאת בהיותם בארץ איביהם לא מאסתים ולא געלתים לכלתם להפר בריתי אתם כי אני ה' להפרכם את בריתי'עשות את כל מצותי 

 והיהם, וזכרתי להם ברית ראשונים'.  ל

בשום אופן להאמין שתהיה גאולתינו אחד מעיקר הדת, ושאם 
ו היה ח"ו חטאינו גורמים שיגרש אליפול החומה חלילה ונאמר 

ם אותנו גירוש עולם, וכדס"ל ר"ע בעשרת השבטים שהם נדחי
או   שמים  מלכות  עול  לזרוק  הם  רשאים  זה  המפני  לעולם, 
לשנות קוצו של יו"ר אפילו מדברי רבנן? חלילה אנחנו לא נעבוד  

רצונך   לעשות  מטובה,  ולשבוע  הארץ  פרי  לאכול  קי אל ה' 
חפצתי, ועכ"פ ועל כל אופן עבדי ה' אנחנו, יעשה עמנו כרצונו  

יסוד לבנות עליו ש ולא  עיקר  זה  ואין  כיון וחפצו,  בנין, אך  ום 
דעיקר יסוד הכל להאמין בתורה ובנביאים, ושם נאמר גאולתינו  
האחרונה בפ' נצבים ובפ' האזינו כמ"ש הרמב"ן שם והרבה מזה  
כופר  הרי  הלז  הגאולה  על  שמפקפק  מי  א"כ  נביאים,  בדברי 

  בעיקר האמנת התורה והנביאים, עכ"ל.

, אבל אללת ישרוהמובן בדבריו, שודאי אנו מאמינים שתגיע גאו
ואם לא יבוא המשיח  למה אמונה זו היא בגדר עיקר בתורה?  

א  אלמאי שנא דור האחרון מכל הדורות שלא ראו את הגאולה,  
עבדו ולסוף נכנסו לגן עדן ולעוה"ב, למה בלי הגאולה האחרונה  
היא   בזה  שהאמונה  עד  התורה  כל  בטלה  הימים  אחרית  של 

 עיקר מן העיקרים? 

דעני בזה,  מכח  ונראה  עיקר  נקראת  אינה  המשיח  אמונת  ן 
א מפני אלהעתיד שבה, היינו מכח מה שיהיה באחרית הימים,  

המובן של ההוה, שזה כל עיקר מהות היהדות בהוה, לדעת את 
  48המובן של מה שמתרחש איתנו היום ובכל יום ויום בגלות. 

היא   היהדות  עם    - מהות  הקב"ה  שכרת  אהבה  ברית  כריתת 
סיני   אל ישר  והאהבה    -   בהר  הברית  ומקום  הזה,  בעולם  כאן 

וברית תקרא כך רק  .  49בבית המקדש    -   אל בעיקר הוא ארץ ישר 
 אל, שאם יצוייר שהקב"ה ח"ו יזרוק את ישראם היא ברית עולם

ועונש,  שכר  של  עסק  לסתם  והמצוות  התורה  יהפכו  לעולם, 
ואפילו אם המצוות הם לעשות רצון השם, הרי גם גוי אינו רשאי 

וק עול מלכות שמים או לשנת קוצו של יו"ר מדברי הקב"ה  לזר
קי חפצתי ועכ"פ ועל כל אופן אללרגע, ולשון זה "לעשות רצונך  

ו ערכים עליונים אל  -עבדי ה' אנחנו, יעשה עמנו כרצונו וחפצו",  
אבל אין זו יהדות, שהיהדות היא כריתת ברית אהבה    -ויפים  

רק את בנו מן הבית, משל למה הדבר הדומה, לאב שזודבקות.  
וללמדו   לחנכו  כדי  חינוך  של  לפעולה  כונתו  אם  הנפק"מ  מה 
דרכים טובים בדרך של כעס, או שזרקו לגמרי ואינו רוצה לראות  
פניו מקרוב עוד לעולם? כל ההבדל שבעולם, לא לעניין העתיד  

גירש אל נמצא שהקב"ה  יבוא  לא  ההוה, אם המשיח  לענין  א 
מתחילת הברית  וכל  ברית אותנו,  אינה  וזו  לזמן  רק  היתה  ה 

 וחסר עיקר העיקרים בעצם המהות.  50אמיתית כלל,



 

 בשלח פרשת |   | 22  

 

'נהמא דכיסופא' שייך במערכת של תן וקח, ולא בין בני ברית,  
 כגון אב לבנו, ואיש לאשתו. 

א אליסוד היהדות,    ונראה לפי עניות דעתי, שכל זה לא רק בענין 
ביסוד סיבת הבריאה בכללו. כי ידוע שיסוד תכלית כל בריאת 
העולם הוא כדי שיהא שכר ועונש, ושהעוה"ב לא יהא נהמא 

כי ה י"ח[  סי'  בדעת תבונות  וז"ל הרמח"ל  ית"ש   ל-קדכסופא, 
הוא תכלית הטוב ודאי, ואמנם מחוק הטוב הוא להטיב וזה הוא  

בראים כדי שיוכל להטיב להם, כי  מה שרצה הוא ית"ש לברוא נ 
ההטבה   שתהיה  כדי  ואמנם  הטבה.  אין  הטוב  מקבל  אין  אם 
המקבלים  שיהיו  שראוי  הנשגבה  בחכמתו  ידע  שלמה  הטבה 
הטוב  בעלי  הם  יהיו  אז  כי  כפם,  ביגיע  אותה  מקבלים  אותה 
ההוא, ולא ישאר להם בושת פנים בקבלם הטוב כמי שמקבל 

מאן   אמרו  זה  ועל  מאחר,  בהית  צדקה  דיליה  דלאו  דאכיל 
 עיין שם. והוא יסוד מפורסם בכל המפרשים.   ,לאסתכולי באפיה

ויש להקשות, דבפ"ד דשער הבטחון כתב חובות הלבבות בענין 
מ חסד  וז"ל:  עוה"ב,  שכתוב    קיםאל שכר  כמו  וטובה,  ונדבה 

כמעשהו,   לאיש  תשלם  אתה  כי  חסד  ה'  ולך  ס"ב[  תהילים 
כי אם היה מעשה האדם כחול הים במספר לא  והעילה בזה, 
יהיה שקול בטובה אחת מן טובות הבורא יתברך עליו בעולם 
הזה, כל שכן אם יהיה לו חטא, ואם ידקדק הבורא עם האדם 

הו נכחד ונשקע בקטנה  בתביעת הודאת הטובה יהיה כל מעש
 שבטובות הבורא עליו, ע"כ.  

עזר עתידה בת קול אלוכן ידועים דברי חז"ל: אמר ר' ירמיה ב"ר  
ואומרת כל מי שפעל עם    ל -ק להיות מפוצצת בראש ההרים 

מה פעל   אליבוא ויטול שכרו, הה"ד 'כעת יאמר ליעקב ולישר 
שלא   ', רוה"ק אומרת מי הקדימני ואשלם, מי קלס לפני עדל-ק

נתתי לו נשמה, מי מלל לשמי עד שלא נתתי לו בן זכר, מי עשה 
לי מעקה עד שלא נתתי לו גג, מי עשה לי מזוזה עד שלא נתתי 
לו בית, מי עשה לי סוכה עד שלא נתתי לו מקום, מי עשה לי 
לולב עד שלא נתתי לו דמים, מי עשה לי ציצית עד שלא נתתי 

 
ר במילה שבבשרו  ן מאוד שזה הביאור במה שהובא בגמ': 'בשעה שנכנס דוד המלך לבית המרחץ וראה עצמו ערום, אמר אוי לי שאעמוד ערום בלא מצוה, וכיון שנזכויתכ

 אל, והו שאמרו 'ישרלהם ברית ראשונים' , עדיין הוא בן ברית בעצמותו, ובבחינת 'ואף גם זאת... וזכרתי  נתיישבה דעתו' )מנחות מ"ג(, כלומר אע"פ שאין עליו שום מצוות
 ז"ל חמור כ"כ[.  –הוא', ולכן פגם הברית  אלאע"פ שחטא ישר

בחתימת הברית בבשרו  ובזה יבואר מדוע תינוק שאינו מחוייב במצות, אולם בברית מילה הוא כן מחוייב, ועל  האב מוטל האחריות לדאוג שזה יתקיים בבנו[, משום ש

כניסה לברית,   -א עניין כללי  אל, ולכן אע"פ שפטור מכל המצות, במילה מחוייב, דאי"ז מצווה פרטית כשאר המצוות,  אלחלק מכלל ישר  -ית'  הוא נכנס להיות 'בן בר

ן ב' ברכות על לברית[ וע"פ זה יבואר אמאי מברכי   -  אללישר  –ולכן בברכת הארץ מקדימים 'ברית' 'לתורה', ואולי זה הטעם שמקדמים את התינוק באמירת 'ברוך הבא'  

: 'כשם  'להכניסו בבריתו של אברהם אבינו', ו'על המילה', משום שברכת 'להכניסו' היא כנגד ה'כניסה לברית' עוד קודם חיוב המצוות, )ולכן אומרים  -הברית מילה  

במעשה המילה, שקבלנו בסיני, וכשאר כל המצוות    בגיל י"ג[ לחופה ולמעש"ט'(, וברכת 'על המילה' היא על המצווה הפרטית שיש-כן יכנס לתורה    -לברית    שנכנס

 שמברכין עליהם. 

רית קודש' זהו האות  וכן לעולם גר שבא להתגייר, מלבד קבלת עול תורה, צריך למול עצמו, ולכאורה יש לשאול מ"ש מילה מכל שאר המצוות, והביאור בזה משום 'שהב

, וקבלת עול אלריך גם כניסה לברית, וגם קבלת עול תורה, וכדוגמת מה שנתבאר לעיל שהברית עם ישרשחתום וחקוק בכל יחיד ויחיד שהוא בן ברית, ובכל גירות צ

וות[, ויש לבאר תורה ומצות היו בשני שלבים וכעין מה שאמרו חז"ל לגבי סדר הפרשיות שבקרי"ש, דקודם מקבל ע"ע עול מלכות שמים, ואח"כ מקבל עליו עול מצ

מתן תורה היה מוסג של גירות, 'אברהם מגייר את האנשים ושרה מגירת את הנשים', הינו לחלק הקבלת עול מלכות שמים וצ"ב האם  לדברינו מה שמצינו דאף קודם  

 הם נכנסו ל'ברית'[. 
ה, ה', מי - תשמור יה מכיוון אחר, דהרי כידוע שא"א לעולם להתקיים רק ע"פ 'הדין' 'ראה שאין העולם מתקיים'[ וכדכתיב 'אם עוונות  אלואפשר לשאול את הש  51

מים אנו חוזרים להיות  יעמוד', ולכן שיתף את מידת הרחמים, וכן כידוע בר"ה ע"י השופר הקב"ה עומד מכסא דין ויושב על כסא רחמים, ולכאורה ע"י הנהגת מידת הרח

בלנו, וא"כ 'נפל פיתא בבירא' ובכלל, קיימת תחושה שכל  במצב של 'נהמא דכיסופא', דהרי באמת ע"פ דין לא מגיע לנו, ורק בגלל מכוח מידת הרחמים קבלנו מה שק

 מתמטיקה אשר לא מספיק מישבת את חידת החיים[. -הביאור של 'הנהמא דכיסופא' היא מידי מפולפלת 
 יסוד זה טועם כטעם 'האמת', אולם יש להסתפק האם זה ג"כ היתה כוונת הרמח"ל, ואי"ז אומר שלא הניחו לו מקום להתגדר בו.  52
תיבות החכמה לא  ולם צריך לדעת 'שמעלה זו היא מעלה גדולה עד מאוד', וכלשון הרמ' בהלכות תשובה פ"י ב' וז"ל העובד מאהבה עוסק בתורה ובמצוות והולך בנא  53

יא מעלה גדולה עד למאד, ואין  ומעלה זו ה , וסוף הטובה לבוא בכלל,  א עושה האמת מפני שהוא אמתאל מפני דבר בעולם, לא מפני יראת הרעה, ולא כדי לירש הטובה,  

א מאהבה, ע"כ ושם בהלכה ה' כותב כך 'כל העוסק בתורה כדי לקבל שכר... הר"ז אל, והיא מעלת אברהם אבינו שקראו הקב"ה אוהבי לפי שלא עבד  כל חכם זוכה לה

לפיכך כשמלמדים את הקטנים ואת הנשים וכלל  מה,  עוסק בה שלא לשמה...ואמרו חכמים לעולם יעסוק אדם בתורה אפי' שלא לשמה שמתוך שלא לשמה בא לש

א לעבוד מיראה וכדי לקבל שכר, עד שתרבה דעתן ויתחכמו חכמה יתירה מגלין להן רז זה מעט מעט ומרגילין אותן לדבר זה בנחת עד  אל עמי הארץ אין מלמדים אותן  

 עכ"ל.  שישיגוהו וידעוהו ויעבדו מאהבה, 

רק חלק שמתאר באריכות איך נראה לימוד 'לא לשמה' מקטנות ועד גדלות, ומה הצורה הנכונה ללימוד תורה לשמה, עיי"ש, מבואר וכן עיין ברמ' בפיה"מ בהקדמתו לפ

א רק לאחר אשר 'יתרבה דעתן רק אז מגלין להן רז זה מעט אלברמ' שאת היסודות המבוארים כאן בקונטרס, אין לדרוש לעמי ארצות נשים וקטנים וכל הדומה להם[,  

 '[.  ט ובנחת', לפ"ז הצורה הלכתחילה ללמד קטנים ונשים ודומיהם, הוא מתוך שלא לשמה, דמתוך שלא לשמה יבא לשמה, ובבחינת 'ביטולה זהו קיומהמע
א' ג( וז"ל 'ובזה מתורץ גם כן מה שהקשו כל הקדמונים מה שלא נאמר בתורה שכר עולם הבא, כי עיקר עולם הבא הוא להשיב הנשמה    וע"ע בדברי הגר"א )שיה"ש  54

 כאשר הייתה כוונת הבריאה כידוע, ושכר זה כתוב עד אין מספר 'ושכנתי בתוכם' ע"כ.  למטה  ובודאי יותר טוב מזה כשהשכינה דבקה  למקורה לדבק בשכינה,

לא נתתי לו שדה, מי הפריש לו טלית, מי הפריש לפני פאה עד ש
לי תרומה עד שלא נתתי לו גורן, מי הפריש לפני חלה עד שלא 
נתתי לו עיסה, מי הפריש לפני קרבן עד שלא נתתי לו בהמה, 

 ע"כ.  

וא"כ  ובאופן שפשוט הוא שבאמת לא מגיע שכר בעד המעשים,  
נהמא   יהא  שלא  כדי  והעונש  השכר  עולם  ענין  כל  מהו  צ"ב 

ן כך ובין כך הכל מתנת חינם, וא"כ נשאר ענין  דכסופא, הרי בי 
בריאת   מטרת  כל  של  בבירא  פיתא  ונפל  דכסופא,  הנהמא 

   51העולם. 

ונראה דודאי כל ענין העולם הזה הוא, כדי שלא יהא לנו נהמא 
דכסופא בעולם הבא, אבל הסיבה שלא יהא נהמא דכסופא אינו  

מור ומתנת  מפני שיהא מגיע לנו אותו התענוג, דודאי הכל חסד ג 
חינם, אבל בן הסמוך על שולחן אביו, ואביו מסדר לו כל עניני 
נהמא  נחשב  זה  האם  פאר,  ורהיטי  יקרה  דירה  לו  קונה  חייו, 
דכסופא? עשיר מופלג שלקח עניה בת טובים, והעמיד לפניה  
לה   מביא  בעלה  והנה  בקתדרא,  יושבת  והיא  שפחות  מאה 

נהמא   זה  האם  ופנינים,  זהב  יקרות  ודאי מתנות  דכסופא? 
   52שבמקום שיש קירבה ואהבה ושייכות, אין שם נהמא דכסופא. 

הבא   עולם  את  להרויח  לא  לעולם,  ביאתינו  תכלית  כל  וזו 
והדבקות אל בשכרנו,   הקירבה  את  להשיג  שהקב"ה    53, א  עד 

אמי'. ואז כשנכנס לסעודה הגדולה האין   -אחותי    -יאמר 'בתי  
מחמת דכסופא,  נהמא  נרגיש  לא  והאהבה    סופית,  הקירבה 

 .  54יהם כאן אלשזכינו 

רע   נקרא  לשמה  בתורה  העוסק  כל  דתנן:  שזה    -והוא  אהוב, 
תכלית הכל. וכתיב אצל אברהם "כי ידעתיו", מפרש רש"י: לשון 

 חיבה  כמו 'מודע לאישה', 'הלא בועז מודעתנו', 'ואדעך בשם'.  

  ונראה שיש לפרש כן מה שירמיהו הנביא צווח ככרוכיא, ירמיהו 
ידעוני',   לא  התורה  'ותופשי  הם  ב'[  שבאומה  שהמובחרים 



 

 
 23  |  | בשלחפרשת  

 

התכלית כל  חסרה  להם  התורה,  והחיבה    -  תופסי  האהבה 
 .  55והקירבה להשי"ת 

לי' לא    בקשתו של אברהם אבינו בברית בין הבתרים 'מה תתן 
  - א על הרצון להעמיד המשך אל הייתה על 'שכר' בעולם הבא, 

 ברית אהבה.   – עם שיהיה בני בריתו של הקב"ה  

תירא אברם   אל"וכל זה מפורש בפסוק בפרשת לך לך, כתיב:  
וקים מה תתן אלויאמר אברם ה'   אנכי מגן לך שכרך הרבה מאד,

ולכאורה מה מאד תמוה לשון   הולך ערירי".  ואנכי  הפסוק, לי 
איך יאמר אברהם אבינו להקב"ה "מה תתן לי", אשר היכולת 
ממך  יבצר  ולא  תוכל  כל  כי  ידעתי  כדכתיב:  גבולות,  בלי  שלו 
מזמה, בידו לתת מה שטוב מבנים ומבנות בלי תכלית, היד ה'  

 תקצר, ומהו ביאור אומרו 'מה תתן לי'?

ועיין במפרשים שהרגישו בתמיה, ואמרו שכונת הפסוק דוקא 
ל העוה"ז, אבל עדיין יפלא שגם בעוה"ז וגם בכל עולם אין שום ע

ראתה   לא  שעין  מה  לתת  היכולת  לבעל  זולתך, אלגבול  קים 
 וצ"ע.  

שכרך" הרבה מאד, היינו  "אבל הביאור, הרי להדיא אמר הקב"ה  
ה'   ועל זה אמר אברהם,  קים, אם זה שכר, הרי אלבגדר שכר, 

לבנ שכר  נותן  אב  וכי  המהות,  כל  הבעל חסרה  יאמר  וכי  יו, 
לאשתו, אם תבשלי ארוחה טובה תקבלי משכורת הגונה, מה  

  תתן לי, הרי מופרך כל המהות מיניה וביה, וחסרה כל מהות 

רוצה   אני  דביקות,  רוצה  אני  רוצה שכר,  איני  אני  היהדות, 
, והם יכרתו ברית אהבה עם השי"ת,  אליצא עם ישר  שממנובן 

עצם המהות ועצם התכלית, ואין שום דבר בעל ערך חוץ    שזה
נצחיים    -מזה,   תענוגים  אפילו  שיהיה,  מה  שוה    - יהיה  אינו 
להם    ,56כלום שיהא  העולם  אומות  חסידי  הגויים  נחלת  שזה 

הדבקות   רק  היהודי,  כלפי  אבל  נצחיים,  ותענוגים  הבא  עולם 
בכבודו ובעצמו, זה רצונו    - הקרבה וכריתת הברית עם השי"ת  ו 

אבינו  אברהם  ורצונו    -   57של  הקדושים,  האבות  של  רצונם 
 .  ומהותו של כל יהודי יהודי 

 .  אל התורה היא הממוצע אשר מחבר בין קוב"ה וישר 

דבר ממוצע   צריך  הצדדים,  בין שני  ודביקות  כדי שיהא קשר 
ביניהם, שאוחז לכאן ולכאן ועל ידו הם מתקשרים ומתדבקים, 

התורה, המידה   58  וזה  וכפי  בתורה,  דבוק  כביכול  שהקב"ה 
ועל כן תורה היא   59דבקים בתורה הם דבקים בהקב"ה,   אל שישר

  60תכלית הכל ונשמת הכל. 

תפארת,  ונקרא  התורה,  מידת  אבינו,  יעקב  מידת  בעיקר  וזה 
גוונים המתאחדים יחד אז הוא פאר, וכתיב  שרק כשיש ריבוי 

מרכבה למידה הנקראת יוסף, שיוסף הוא ה  -ה תולדות יעקב  אל
בלשון הפסוק 'כי כל בשמים וארץ', היינו מאחד השמים והארץ 
והתעסקת  הלימוד  דרך  השי"ת  עם  הדביקות  המשכת  והיינו 

 אשר בך אתפאר'.   אלבתורה, וכשיש הדבקות הזו, אז נאמר 'ישר

  

  

 
יו ויגדה על מה אבדה הארץ נצתה כמדבר מבלי עבר, דבר  אלן בגמ' בנדרים פא 'אמר רב יהודה אמר רב מאי דכתיב מי האיש החכם ויבן את זאת ואשר דבר פי ה'  עיי  55

ו בקולי ולא הלכו בה, היינו לא  לחכמים ולנביאים ולא פירשוהו, עד שפירשו הקב''ה בעצמו דכתיב, ויאמר ה' על עזבם את תורתי אשר נתתי לפניהם ולא שמע  אלזה נש

מהר"ל  היינו לא הלכו בה, אמר רב יהודה אמר רב שאין מברכין בתורה תחלה', וידוע מה שפירשו בזה רבותינו )עי' ר"ן שם וב"ח סי' מ"ז ובהקדמת ה  -שמעו בקולי  

,  לנותן התורה , אבל היה להם חסר את החיבור ואהבה  לתורהור  ( כי החסרון 'שלא ברכו בתורה תחילה' הוא, שלימוד התורה שלהם היה מתוך חיב אללתפארת ישר

 והינו 'ותופשי התורה לא ידעוני'.  

הוא המקום שמבטא את החיבור   אל, דהרי ארץ ישרלחורבן הארץולפי הנ"ל שתכלית התורה הוא 'הברית'[ יש לנו תוספת ביאור למה דווקא אי חיבור לנותן התורה גורם  

 , וממילא כשאין קשר בתוך הבית נוצר חורבן הבית.  אלהיפך עניין ארץ ישר -ו תורה במנותק מנותן התורה, זהו היפך תכלית התורה בין הדוד והרעיה, וכשלמד

ר כאשר  א על שהעמידו דיניהם על דין תורה, ולא עבדו לפנים משורת הדין, ע"כ, כלומאל ונראה לבאר לפי"ז את דברי הגמ' בב"מ ל: 'אמר ר' יוחנן לא חרבה ירושלים 

דהיינו אין להם צורך    כל היהדות של הבן אדם זה 'דין תורה', ואין לו שום דבר מעבר לזה, זה מגלה על יהדות שמרוקנת מהתכלית שלה, ליהדות כזו 'חרבה ירושלים' 

 . בבית משותף, יהדות שקיימת גם בגלות

ה' שלך היתה מתוך רצון לקשר, או מתוך 'דין תורה', ודע דהציפיה לישועה היא לא   ים את האדם כאשר נכנס לדין 'צפית לישועה', פירוש, האם העבודתאלוזהו ששו

א הציפיה עצמה תופסת תכלית לעצמה, דהתנוחה הזאת של 'המצפה' מגלה על הקשר,  אלכמו שאר ציפיות לתאריך מסוים, שהזמן שבאמצע הוא כעין חציצה,  

 וההשתוקקות לקשר[.  
ה אחת לא נמצא אתרוג כשר, עד שלבסוף מצאו אדם שהיה לו אתרוג מהודר, אולם כששמע שזה עבור הגר"א הוא היה מוכן  וידוע מה שמספרים על הגר"א ששנ   56

בעולם הזה    לתת לו את האתרוג רק בתמורת כל העוה"ב שלו, והסכים לכך הגר"א ללא כל נדנוד של ספק, וזהו בעצם מאמר חז"ל 'יפה שעה אחת בתשובה ומע"ט

 מכל חיי עוה"ב'.  
 . אוהבי כמו שמפורש ברמ' לעיל, שמעלה זו היא מעלת אברהם אבינו שקראו הקב"ה   57
  אמצעי בהר סיני ביד משה, ומבואר כן בדרך ה' )ח"א פ"ד ט'( וז"ל:    אל בינו ובין בני ישר ה החקים והמשפטים והתורת אשר נתן ה'  אלוכמו שכתוב ויקרא כ"ו מ"ו[    58

 יו, והוא תלמוד התורה, ע"כ. אלמכל שאר האמצעיים המקרבים האדם ית', שמדריגתו למעלה   אלאחד נתן לנו ה
 חד הוא'.  אלוזהו שאמרו 'קוב"ה ואורייתא וישר 59
התם 'צריך שיקדים 'ברית' 'לתורה', שזו תורה[ נתנה בשלש בריתות, וזו    ו דברים צריך להזכיר בברכה שניה שבברכת המזון, ואמרינןאלעיין בגמ' ברכות מח:[ לגבי    60

זה מפני כי י"ג בריתות', ועיין במהר"ל נתיבות עולם פרק יח[ שכותב כך וז"ל וכ"ז קשה למה נתנה המילה בי"ג בריתות והתורה נתנה בג' בריתות, ודבר  -ברית[ נתנה ב

ה שהיא בגופו ובעצמו של האדם הוא ברית וחיבור עם השם יתב' יותר מן התורה, ולכך על המילה נכרתו י"ג בריתות, הברית הוא החיבור שיש בין שני צדדים, והמיל

 ע"כ.  



 

 בשלח פרשת |   | 24  

 

 

 

 

 

 כתר תורהכולל  הרב יוסף יהודה גרינבוים

 חכמו ולקטו בשישי לחם משנה 
לאחד.  טז   העמר  שני  משנה  לחם  לקטו  ביום הששי  ויהי  כב. 

באהליהם  לקיטתם  את  כשמדדו  משנה,  לחם  לקטו  ופירש"י, 
 מצאו כפלים, שני העמר לאחד.

במדבר סין במחנה    בהושענות לשבת אומרים, כהושעת זבודיך
חכמו ולקטו בששי לחם משנה כן הושע נא. והקשה הגאון רי"מ 
ולקטו'   'חכמו  קאמר  היאך  תמיד(,  אש  )בספרו  שליט"א  דרוק 
והרי הם לקטו כדרכן ורק כשמדדו בביתם מצאו לחם משנה.  

 וזוהי תמיהה גדולה. 

דרכי  כל  כוללת  שהחכמה  כתב,  ט(  לב  )איוב  המלבי"ם  והנה 
ה טוב ורע, והיא לא תושג בשכל האדם רק ע"י  ההנהגה שיש ב

 הקבלה מה'. 

ולפ"ז י"ל דאע"ג דרש"י כתב שמצאוהו כפלים כשבאו לביתם, 
כפלים  ללקוט  מה'  חכמה  קיבלו  הם  הלקיטה  בעצם  גם  מ"מ 

 א שלא ידעו על כך.אל

כאן זבודיך,   אלוהנה יש להבין, מ"ט בעל הפיוט קרי לעם ישר
בגלל סדר הא"ב מ"מ הא בקרא   ונהי דבעי' כינוי שמתחיל בט'

 לא קרי להו הכי ומשמע שיש משמעות בשם הזה כלפי הענין.

כ(  ל  )בראשית  טוב  זבד  מלשון  הוא  זבודיך  דהא  י"ל  ולפה"ד 
הרשב"ם וכ"כ  חלק  דעניינו  יפה,   דפירש"י  ומנה  חלק  שהוא 

כינוי לעם ישר י"ל   אלובפשטות הוא  ולפה"ד  ה' עמו,  כי חלק 

חכמה   קיבלו  ה'  של  דחלקו  לשון  על  נופל  לשון  מעין  דהוא 
 נסתרת מה' שהוא חלק יפה. 

 בציעה על לחם משנה 
איתא בגמ' )שבת קיז:(, אמר רבי אבא בשבת חייב אדם לבצוע  

אשי חזינא ליה לרב על שתי ככרות דכתיב לחם משנה אמר רב  
 כהנא דנקט תרתי ובצע חדא אמר לקטו כתיב. 

אחת  רק  לבצוע  דא"צ  ראיה  דיש  תמימה,  התורה  והקשה 
ממש"כ בכל בו בשם המכילתא דביום ו' ירד המן לכל אחד שני 
עמרים ומכל עומר עשו שני ככרים הרי ד', ואכלו אחד ביום ו' 

, ואם בבקר ושלשה בשלש סעודות של שבת בכל סעודה אחד
היו בוצעים שתי חלות הרי לא היה נשאר לסעודת שחרית רק 

 ככר אחד ולסעודה ג' לא נשאר פת כלל.

ועוד הקשה, דבס' שבלי הלקט כתב דבסעודה שלישית אין צריך 
השבת  לכל  חלות  שלש  שהיו  החשבון  כמבואר  משנה  לחם 
ונשארה אחת לסעודה שלישית, ומ"ט כל הפוסקים לא סבירא 

 שכתב הב"י באו"ח סי' רצ"א. להו כן, כמו 

ונראה לבאר, דענין לחם משנה אי"ז לעשות ממש כמו שהיה  
א לעשות דבר שהוא זכר לזה, ומשו"ה אע"ג דבמדבר אלבמדבר  

לא בצעו בכל סעודה ב' ככרות, מ"מ משום זכר למן תקנו שיהיה  
הת האם  בגמ'  ונחלקו  לחם משנה,  סעודה  גם בכל  היתה  קנה 

לבצוע את שניהם או לא, ומה דרב כהנא אמר 'לקטו כתיב' ר"ל 
הוכחה   יש  לקיטה  גבי  משנה  לחם  מוזכר  שבפס'  דמכיון 
שהתקנה היתה רק להביא לסעודה לחם משנה אך לא לבצוע 

את שניהם. 

 

  

 פנינים וביאורים פנינים וביאורים



 

 
 25  |  | בשלחפרשת  

 

  

 

 

 ב של ביטחון )ב(   –א  

א: שלום ידידי, טוב ששוב נפגשים. נהניתי מהשיחה שלנו על ביטחון ומאז אני לא מפסיק לחשוב לכסוף שיום אחד  
אני יהיה 'בעל ביטחון'. שלוש פעמים ביום אני מתפלל, 'ותן שכר טוב לכל הבוטחים בשמך באמת ושים חלקינו עמהם',  

, כמו של ר'  אל . גדלנו על סיפורים על גדולי ישרשאזכה להיות חלק מאותה קבוצה מרוממת של ה'בוטחים' באמת
ות לבו אפילו שעון זהב, אבל זה צריך להיות ביטחון  אל סלנטר זצ"ל שהרגישו קרוב לה' לבטוח בו שיתן לו מש  אל ישר

ף רובל ויבטח  אל אמיתי, שלא נסתפק בדבר. כמו שספרו לנו על אחד שאמרו לו שאם הוא יקנה כרטיס הגרלה של  
וא יזכה, זה יהיה סיבה שהוא יזכה. אותו איש קנה כרטיס הגרלה במחיר של רובל אחד. לילה לפני  במאה אחוז שה

יו איש בבקשה לקנות ממנו את הכרטיס שלו, בשביל תשע מאות וחמישים רובל מזומן, והלא הסכים  אל ההגרלה הגיע  
מה היית מוכן לוותר על חמישים  , לא זו הרמה שדיברתי עליה. כי אם בטחת במאה אחוז ל אל בחפץ לב. אמר ר' ישר

 רובל...

אבל כל זה לא מתיישב על לבי אחרי שבגרתי ולמדתי, וקראתי את דברי החזו"א בספר 'אמונה וביטחון'. נראה לי שזה  
הוציא ממני את כל ה'אוויר' מהביטחון שחשבתי עליו. החזו"א כותב בזה הלשון: 'כל שלא נתברר בנבואה גורל העתיד,  

 כרע, כי מי יודע משפטי ה' וגמולותיו ית', עכ"ל. אין העתיד מו

 ואף אם תאמר שיש חילוקי דעות בענין, מ"מ מכלל ספק לא אצא, ואיך אבטח בלב שקט שיהיה לי שעון זהב?  

 ב: ואיך הבנת את מצות הביטחון לפי דברי החזון איש?

ו את הכוח לקבל יסורים באהבה,  א: הבנתי שהביטחון הוא כשאדם מממש את האמונה למעשה, באופן שזה נותן ל 
וז"ל: 'כאשר האדם נפגש במקרה אשר לפי הנהוג שבעולם צפוי'   יו סכנה, מדרכי הטבע  אל והעיקר, לא יפחד כלל, 

ונותנת לו אומץ להאמין באפשרות הצלה, ושאין לפניו   שורש אמונתו מפיגה פחדתו מטבעת העולם... אשר    לפחוד 
 נטייה לרעה יותר מנטייה לטובה'... 'ענין זה יקראו מידת הביטחון' עכ"ל. 

 ב: מה הכוונה 'שאין לפניו נטייה לרעה יותר מנטייה לטובה?

ל הדרך למנהרות  א: שמעתי ציור לזה מהמשגיח שלי: אדם שנחטף כשבוי ביד מחבלים רח"ל והוא נמצא ברכב שלהם ע
ימנע עצמו מן הרחמים.    אל עזה, עם אמונה וביטחון הוא לא מאבד תקוה. אפילו חרב חדה מונחת על צווארו של אדם  

 ואף שאינו יודע מה נגזר עליו, מ"מ הוא לא שולל כלל וכלל את האופציה להצלה. 

חיים וספרי מתים מונחים לפניו', אולי    א: ולמה בשביל זה הוא לא מפחד? וכי זה לבד שיש בדעתו ספק השקול, 'ספרי 
 הוא ינצל ואולי יקרה לו הגרוע מכל, וכי זה סיבה לא לפחד ולהיות רגוע? 

ברור שהכוונה בזה שהאדם ישיב לבבו שהוא נמצא בידיים טובות ואהובות של הקב"ה, כגמול עלי אמו... )צריך שיהיה  
( ולכן הוא לא שולל את האופציה להצלה כלל וכלל כיון שנתברר ונתאמת אצלו שה' הוא טוב ורוצה רק בטובתך...

שברור לו שהוא נמצא בידיים אהובות וחזקות של הקב"ה גם באותו שעה גורלית. והקב"ה יודע מה הוא עושה... ידיעה  
 זו מרגיעו ונותן לו כוח לקבל את מצבו. 

בויים מעמינו, אנשים ונשים וטף רח"ל  ב: טוב הגדרת. אתה מזכיר לי סיפור נורא של בני דורינו, אחרי שנחטפו ש
)ביום 'שמחת תורה' תשפ"ד(. באותה תקופה, אמא של אחד החטופות בעזה מקבלת טלפון. על הצד השני של הקו  
דיבר איש מאירן שניסה להסיט אותה להתערב בהפגנות פוליטיים ופרובוקציה, )באומרו 'את לא עושה מספיק בשביל  

וקים, ולא רק  אל א גם עכשיו היא נמצאת בידיים של  אל 'ביתי לא נמצאת בידיים שלכם,    בתך'...( והיא ענתה בטלפון,
י הודה ואמר,  אל א גם אתם נמצאים בידו... היה שתיקה על הצד השני של הקו לכמה שניות, עד שאותו ישמעאל זה,  

ל אמונה פשוטה של עם  ו שאל את צודקת, את אמיצה, וניתק את הטלפון... אשרינו! שניתן לראות בדורנו דוגמאות כ
 . אל ישר

 ו לא מקרבים אותי לבטוח לקבל 'שעון זהב'...אל א: כל זה אמת ויציב וטוב ויפה הדבר הזה עלינו, אבל סיפורים 

ב: לנקודה זו רציתי להגיע. אם כל כך פשוט לך שהביטחון לא שוללת הצלה, גם ממצבים מסוכנים ביותר, למה אתה  
ך שעון זהב? גם לפי דברי החזון איש, עליך להיות אופטימי ולא לשלול כל דבר. היד  כל כך משוכנע שהקב"ה לא יתן ל 

בוודאות שבוודאי זה לא יקרה? מהיכן למדת ביטחון שלילי שברור לך שה' לא יתן לך  ה' תקצר? איך אתה פוסק 
נטייה לרעה יותר  ונותנת לו אומץ להאמין באפשרות הצלה, ושאין לפניו    שורש אמונתו מפיגה פחדתו רצונך? אם ' 

 מנטייה לטובה'...  למה אתה אומר שיש יותר נטייה לרע מנטייה לטוב?  

 א: לא נראה לי שאני יכול לבטוח על פינוקים או דברים שזה לא ממש פיקוח נפש. אין כאן אפילו ספק השקול...

על יהודי 'רחוק' שעברה    ב: לא מבין, וכי אתה חושב שאתה מוותר להקב"ה. )פעם שמעתי סיפור גם עצוב ומצחיק, 
עליו צרה גדולה. כשביתו היחידה עמדה לפני קריסה רפואית והרופאים לא נתנו לה יותר מכמה שעות... הוא יצא  
מבית החולים, נכנס לבית הכנסת הקרוב וכשהוא פתח את ארון הקודש נפתח לבו. אז הוא התחיל לדבר עם ה' כמו  

'ריבונו של עולם, אם תעזור לי עכשיו אני מבטיח שאני לא יבקש ממך עוד  שהוא לא ידע שהוא יכול... הוא הבטיח:  
'כבר   שום דבר לכל החיים שלי'.... וההוא היום, שהיתה לו צרה גדולה, וניסו לשכנע אותו להתפלל, אבל הוא ענה, 

 אמונה... הבטחתי'...( מה לך לוותר להקב"ה? וכי אתה עושה לו טובה, או שיש בוויתור זו סוג נחיתות וחוסר

 26המשך בעמ'  

 

 

ות לבנו כהנה וכהנה? וכי אנו אל ידידי, אנו צריכים לעשות חשבון נפש, למה אנו חושבים שהקב"ה לא יתן לנו מש
 מוותרים לו? למה?  

 ות לבי... אל א: מי יאמר זכיתי לבי, אני מכיר את הרצונות שלי... וכי אני יכול לצפות שהוא יתן לי מש

 סקלאר אלחיים ישרהרב 

 ישמח לב



 

 בשלח פרשת |   | 26  

 

 

 

 26בעמ'  המשך  

ות לבנו כהנה וכהנה? וכי אנו אל ידידי, אנו צריכים לעשות חשבון נפש, למה אנו חושבים שהקב"ה לא יתן לנו מש
 מוותרים לו? למה?  

 ות לבי... אל א: מי יאמר זכיתי לבי, אני מכיר את הרצונות שלי... וכי אני יכול לצפות שהוא יתן לי מש

 ולענה' של מחשבות שליליות...  ב: נראה לי שיש חשש של 'שורש פורה ראש 

 א: אתה חושד שיש בי 'שורש פורה ראש ולענה'?! 

יך, אבל אולי בילדות היה חסר לך אהבה, אולי היה חסר לך  אל , ידיד נפשי אוהבי, אף אחד לא בא בטענות  ב: אייי
הערכה, ולכן אתה לא רגיל לחשוב שמישהו אוהב אותך בלי תנאי ומוכן להראות לך אהבתו באופן פשוט ביותר. על 

פיים שנות גלות, ברור שזה יכול לעשות  אל נו  עברו הרבה. עברנו את השואה, עבר  אל ה אני בוכייה, אייי... עם ישר אל 
רושם לפגם על הביטחון. עלינו לזהות לפחות האם נפגם את האימון שלנו ולהתפלל עם כל הלב 'אנא קל נא רפא נא  

 לה בהראות לה נועם זיווך...

והוא לא 'שורד השואה' שהיה בבית יתומים של הרב מפונוביז'  זוכר, פעם ספרתי לך על הילד  היה מוכן    אם אתה 
להתקלח בשום אופן. טענתו בפיו, כשהיה במחנות אושוויץ אמרו לו ב'פה רך' להוריד את הבגדים בשביל מקלחת ואין  
לו מה לדאוג, יחזירו לו הכל. הוא היה תמים והאמין להם והם צחקו עליו ולא החזירו לו הבגדים שלו. מאז הוא לא 

יוריד את הבגדים, לא בטוח שיראה את זה שוב... כמו שלקחו את   מאמין לאף אחד. הוא לא מוכן להתקלח שאם הוא
 כל משפחתו... הילד לא התקלח וגם לא היו יכולים לנקות את בגדיו.  

'אם הבית', גברת מונק והרב מפונוביז' הלכו יחד עם הילד למרן החזון איש. החזון איש דיבר ללב הילד והבטיח לו 
אמין לו... נתנו לו בגדים להחלפה והחזון איש יחד עם הרב מפונוביז' ניקו את שהוא ישמור על הבגדים שלו, והילד ה

בגדיו המטונפים במו ידיהם, כשדמעות זולגות מעיניהם ומערבבים עם הסבון והמים... כן, יש כזה דבר, מאורך הגלות 
 נפגם האימון שלנו... 

ח שיש מי שאוהב אותנו בלי גבול והוא מוכן  ומי יודע כמה הגלות השפיעה על הדעת שלנו, ועל היכולת שלנו לבטו
ות ליבינו... עלינו להתפלל לאבינו שבשמים, חדש ימינו כקדם, שיתן בלבנו אמונה פשוטה וביטחון,  אל למלאות מש

א כחוויה מתוך המציאות המוחשית הפשוטה. כמו החזון איש והרב  אל לדעת את אבינו הטוב, לא מתוך ספרים לבד,  
מעות תוך כדי הכביסה, אנו יכולים להוריד דמעות על ה'ילד' בפנים שמתקשה להאמין ולבטוח  מפונוביז' הורידו ד

באבינו שבשמים כפשוטו. שפכי כמים לבך נוכח פני ה', נוריד דמעה תוך כדי שמנקים ומכבסים את כל הבגדים הצואים  
 שלנו, שהתלכלכו מחוסר אימון מאורך הגלות... 

אחד ולתמיד ולהתחיל לחיות חיי ביטחון.    -ני מרגיש שגם אני צריך לנקות את הבגדים  א: ידידי, טלטלת אותי לגמרי, א 
כמה אני משתוקק לצאת מהגלות האישית שלי ללמוד מהו הביטחון, בפרט אחרי שהחזון איש כותב ואף 'שלילת 

שיחה אבל, זה . אני מאוד רוצה להמשיך את ה'וכמעט שאין לו חלק בעיקר היהדות'הביטחון מחסור בנפש המשכלת  
 . היה מספיק בשביל היום 

 ב: ידיד נפשי, נשמח להמשיך את השיחה שלנו בהזדמנות, כעת כל אחד ימשיך את סדר יום שלו, להתראות.

 

 סקלאר אלחיים ישרהרב 

 ישמח לב

 בעזהשי"ת ניתן יהיה לשלוח מידי שבוע חידו"ת מוקלדים
 14:00עד יום חמישי בשעה 

את החידו"ת וכן תגובות לחידו"ת ולמדור "לעיונא" יש לשלוח למייל: 
v384384@gmail.com. 

 להביא לאחראים, יש לציין שם מלא, כולל ומס' טלפון.או 
 א הכל לפי הענין והמקום.אלאין התחייבות להכניס כל חידו"ת שישלח, 

 כמו"כ תגובות עצות והערות למערכת ניתן לשלוח בדרכים הנ"ל.
 

 ניתן להרשם לקבלת הגליון במייל המערכת.
 



 

 
 27  |  | בשלחפרשת  

 

  

 
 
 

 מחשבת יציאה אם נחשב היסח הדעת בברכות שאינם צריכים מקום 
לפני שבועיים הבאנו לדון במדור זה בין הדברים במי ששתה תה ואת הכוס הבאה ישתה אחר זמן רב, אם יברך בנתיים  
בורא נפשות או שיש בזה ברכה שאינה צריכה לפי הצד האמור שם שניתן לסמוך על הברכה שאמר באותו מקום הרבה  

 זמן מקודם לכן. 

ו כשע"י יציאתו הוי היסח הדעת ואם ירצה לשתות עוד יצטרך לברך  יש לדון עוד בענין זה, במי שרצה לצאת ממקומ
שוב שהכל, אך לא בירך בו"נ כי סמך על כך שעומד הוא לחזור ולהמשיך לשתות, שבזה אם יברך שוב תהיה זו ברכה  

 לבטלה. והנה אותו אדם בהגיעו קרוב לפתח התחרט והחליט לשוב על עקבותיו.

את הוי היסח הדעת כי ידע שעצם יציאתו מחייבת ברכה נוספת או שכיון שבפועל  ויש לדון אם במה שרצה בדעתו לצ
לא יצא, והרי נמצא באותו מקום וכוונתו להמשיך לשתות הרי שאין כאן היסח הדעת וכשיבא לשתות שוב לא יצטרך  

 לברך.

או שהיסח הדעת של  והדבר נידון גם באופן שאין כוונתו להדיא להמשיך לשתות אי אזלי' בתר דעתו שרצה לצאת,  
 יציאה למקום אחר הוא דוקא אם יצא להדיא אך אם לא יצא להדיא לא צריך שוב לברך. 

 

 ימידע הלכתי חיונ
 [מעודכן ניסן תשפ"ה] נסיעות פיקו"נ ע"י גוי: )בכל שעה(

 )יש מהם שלא נוסעים לב"ב(
]מעביר לחברת מוניות עם מוקדנים ונהגים , 1ואח"כ  7שלוחה  0723809070ע( -צ-מוקד רפואי )פ (1

 .נכרים[
  0505307669שעות[  24] (2
  0505526512 בלילה( 22.00)רק עד ( 3

 (ת רבאל)בש מיקום גוי של שבת למלאכות אשר הותרו ע"י גוי
 , 5ישיב אל'המרכזי' הרב  בביהכנ"ס -  נוֹר( 1

 לתשומת לב על השינוי בשעות!! 13.30עד  10.30מ -ביום  , 22.00-23.15, 18.00-19.30עות בש
 0549418431לקריאה. הטל' של הגוי:  ₪ 50סך תשלום 

( 8)כניסה מול שבט"י  6הגוי עובד כעוזר לאדם סיעודי, ברח' יעקב אבינו  גוי חדש! - אלג'ו( 2
, והוא לא יהיה. יש שבתות בהם הגוי לוקח חופש ,8בלילה ובבוקר לא לפני  12עד  8דירה  2קומה 

יש להביא את התשלום מיד במוצ"ש טלפון לתיאום אם  לגוי זה בלבד -לקריאה  ₪ 60התשלום 
 (0532777396)באם אין מענה , 0545595714 –צריך רועי 

ר( 3 טלפון  פינת שבט יששכר. אלבמבנה המסחרי הנמצא בשבטי ישרנמצא כל היום  אנוּא 
 2יש לדפוק על הקיר )בגובה בערך  קרקעי תתהלירידה לחניון  אלמשמהחדר שלו נמצא  .0526408415

 .מטר, יש שם חלון אוורור של החדר והוא אמור לשמוע את הדפיקות/קריאות(
 .46מאחורי בנין  אלבאתר בניה הממוקם בסוף שבטי ישר להיותאמור  – חמיס( 4
 ניתן לנסות ולא תמיד מסכימים ]לפי העדדכונים ( רופאי קופה"ח המעמידות מוקד שבת.5
 שח ורק אחרי העבודה[. 100ו שבקשו מהם: כללית לא מסכים, מאוחדת רוצה אלמ

 י!!!חב לאחרינמי שלא משלם במוצ"ש הוא  -לתשומת לב 

 אנואר -הגוי  אלמפה בשביל להגיע 

 

 ירוב פנימי עדכון על הע 
 ארק לתועלת הציבור הננו לעדכן על הרחבת העירוב החדש גם לאיזור הפ

 ך ורק משלב ב'אהמעבר לפארק לעת עתה 
משה רבינו, ואת שלשת בנייני   'עד פינת רח מלא רחבו מככר ברכת ה'ב  אל רח' יחד שבטי ישרמחלק  כולל העירוב החדש  

 פסטורל על הפארק.
 ומשם לפארק.  אל שבטי ישר אל  Cט אשר ושבט זבולון ולצאת ממתחם לב א' יכולים להגיע דרך שב הבאים מש

ניינים לכיון  דרך הגינות שבין הב העירוב הינה   אל היציאה שבט יהודה ומשה רבינו אינם בכלל העירוב, יודגש שרחובות 
 .ל שבט אשר ומשם כנ"

 . , הכולל בתוכו שטחים נרחבים יותרהמסתמך על שכירות כלליתה הינו מלבד העירוב המורחב עירוב זלתשומת לב, 
 דרגות העירוב השונותב  עודכנתהמתפורסם מפה מדוייקת נ.ב. מועד העירוב נמסר כי בימים הקרובים 

 תועלת הציבור ל

 דיליה, אור עולם ותורה  רגון בתשלום ע"י א  ' כתיבה תורנית'נפתח קורס 
 659שלוחה  0733454545ו פרטים והצטרפות עד יום חמישי פ' יתרו בק



 

 בשלח פרשת |   | 28  

 

  

 

 

 

 מחלקה שיקומית
באנשים שעברו אירוע  יה נכנסים רק אנשים בריאים, מחלקה זו נקראת 'מחלקה שיקומית'. במחלקה זו מטפלים אל בבית החולים יש מחלקה ייחודית 

רכות  רפואי מורכב וכבר הבריאו ממנו וכעת הם צריכים שיקום כדי שיוכלו לחזור לחיים רגילים. מבחינה רפואית הם כבר בריאים אך עדיין חלק ממע 
 הגוף שלא תפקדו כראוי בזמן מחלתם לא חזרו לעצמם, ושם הם מקבלים תמיכה להרגיל את הגוף לחזור לעצמו.

מקבלים שם תרופות וגם לא ויטמינים וחיזוקים, הפעילות מתמקדת שם בתרגול ופיזיותרפיה, המטופלים עובדים שם בעבודה מפרכת   הפציינטים לא
ו  לתרגל את הפעילות הגופנית הנורמלית, ובמשך שעות בכל יום הם מפעילים את הגוף שוב ושוב בפעולות שונות ולהרגיל אותו בהכרח לחזור לטבע 

 ם מתמידים בזה הם יוכלו לחזור לחיים רגילים ומתוקנים.הראשון, וכאשר ה 

 גם בעבודת השם אנחנו צריכים להשתמש בכלי זה.
לומד תורה כמו שצריך, הוא יצטרך לרפא  כמו בבית החולים כך בעבודת ה', רוב ה'מחלות' הרוחניות צריכות 'תרופות', אם אדם לא מתפלל כראוי או לא  

א תרגול מרובה  אלאת עצמו במוסר ובתוכחה וכדומה. אך לפעמים האדם לא חולה כלל ובכל זאת אינו מתפקד כראוי, ואז לא צריך מוסר ולא תוכחה  
 שיחזיר אותו לתלם.

יטיב שהכל בידי שמים ומאמין בזה בכל ליבו. ובכל זאת הגוף  במה דברים אמורים: מידת הביטחון מושרשת בלב כל יהודי מיום היוולדו, הוא יודע ה
מסרב לשתף פעולה, הטבע הגופני שרואה כל היום את ההשתדלות וכוחי ועוצם ידי, מקפיא את הלב ומתקשה מאוד להתנהל לפי מידת הבטחון.  

תרגול, לעמוד יציבים ברגע האמת ולהבין כי  - ותרפיהכאשר נתבונן היטיב בפרשיות השבוע נראה שהפתרון הוא ממש כמו בבית החולים, לעשות פיזי
 הגזרה אמת והחריצות שקר, לשנן שוב ושוב שאין ביד אדם לעשות מאומה ולעמוד בניסיון 'על אמת'.

נה תהליך אימון ותרגולים מפרכים להרגיל אותם במידת הבטחון. וכך מפורש  במשך ארבעים ש   אלמרגע יציאת מצרים ועד כניסתם לא"י עברו ישר
וקיך זה ארבעים שנה במדבר, למען ענותך לנסותך  אל בתורה בכמה מקומות שזו הייתה המטרה בהליכתם במדבר: וזכרת את כל הדרך אשר הוליכך ה'  

, וכן כתוב בפרשת השבוע )טז ד( על המן 'הנני ממטיר לכם לחם מן השמים  לדעת את אשר בלבבך, התשמור מצותיו אם לא )דברים ח ב, ושם פסוק טו(
 וגו' למען אנסנו הילך בתורתי אם לא'.

כל יהודי במשך ארבעים שנה התרגל להפעיל את מידת הבטחון ולעשותה כחלק מטבעו ממש. הוא הולך לישון כל לילה כשאין לו מה להאכיל את  
ר במים,  הילדים שלו, והוא מכניס לליבו שוב ושוב כי הקב"ה זן ומפרנס ובוודאי לא ייטוש ה' עמו וגם מחר ירד מן. הוא מתמודד במרה עם מחסור חמו

ל  כך במשך שנים ארוכות הוא נמצא עשרים בארבע שעות במקום נחש שרף ועקרב וצמאון אשר אין מים, אין חנויות מזון בשום מקום, אין צבא שיוכו
 השמים. אללהגן עליו משודדים, גם אין ארגוני סיוע בינלאומיים שיעזרו לו. העיניים תמיד רק 

 רבינו בחיי )דברים ח טו( כתב את הדברים הללו בלשונו:  
להרגיל טבעם במדת הבטחון ולהכניס בלבם אמונת ה'    א להביאם לידי נסיון אלבו, לא היה    אל כל ענויי המדבר, הטורח הגדול שהיה לישר 

פרא למוד מדבר וכן עגלה מלומדה. כי בקש  יתברך עד שיחזור להם רגילות העבודה לטבע גמור. כענין שכתוב הדריכני באמתך ולמדני, מלשון  
דוד עליו השלום שידריכם ה' יתברך באמתו עד שיחזור לו מעשה עבודתו לטבע גמור, וזהו לשון התורה )דברים יד( למען תלמד ליראה את ה'  

דבר טבעי אצלך לעשותו  וקיך, כלומר שתהיה 'מלומד ותרגיל טבעך' בעבודת השי"ת עד שלא תצטרך לטרוח עליו, ויהיה מעשה היראה  אל
 עכ"ד. כשאר הדברים הטבעיים אשר אתה עושה בטבע' 

ולשיטתו הרבה רבינו בחיי לחזור על יסוד זה בהרבה מקומות כשבכל מקום הוא מבאר בטוב טעם שזה היה עניין הטלטול בדרכים והקשיים כולם,  
עצמו יתרגל לזה. וכמו שכתב גם בפרשת השבוע )שמות יג יז( 'דע כי כל  לעשות תרגולים אינסופיים שיכניסו את האמונה והבטחון פנימה עד שהטבע  

 ומקריהם במדבר הכל היה נסיון גמור כדי שיגדלו נפשם השכלית במדרגות הבטחון שהוא שרש האמונה'.  אלעניני ישר
כשהתקדמו עוד נבקע עוד, שהלב יתרגל  א מעט מעט, ורק כשהתקדמו פסיעה נבקע הים כנגדם, ואלכך היה בקריעת ים סוף שהים לא נקבע בבת אחת  

שעה    לעובדה האמיתית שהקב"ה הוא מנהל את הכל ואין עוד מלבדו. כך היה גם במרה )עי"ש טו כב(, וכך גם בירידת המן, להעמיד אותם יום יום שעה
יף רבינו בחיי במקו"א )טז ד( 'כדי להרגיל  א מה' יתברך בלתי שה' יתכן לכל אחד מזון. וכמו שהוסאל בהתמודדות מול המציאות שאין מים ואין אוכל  

 ושיהיו עיניהם תלויים בכל יום ויום לאביהם שבשמים, וכדי להבחין את לבם לראות אם יהרהרו אחר מידותיו של הקב"ה'.  את טבעם במדרגת הבטחון 
יהיה זקוק לעזרתו ואז כשיבין ירים את  מעתה, כשיש לאדם מצוקה עליו להבין שהקב"ה מתרגל אתו את מידת הבטחון, הוא מעמיד אותו במצב ש

וקיך הוא הנותן לך כח לעשות חיל. מותר ונכון לעשות השתדלות, אבל אי אפשר להתעלם מהתרגילים  אלהעיניים לשמים, יתחנך ויתרגל לזכור כי ה'  
 צורה חושית, הלכה למעשה.הלב את יסודות הבטחון ב  אל אותם צריך לבצע, בשעת המצוקה מוכרחים לעשות את האימון הנדרש ולהכניס 

אחרי שלמדנו יסוד זה נבין היטיב שכאשר אדם ממלא את תפקידו ומתחזק במידת הבטחון, יהיה זה עצמו סיבה לישועתו ולהצלתו. שהרי לשם כך  
תקיים הסיבה שבעבורה היא הגיעה ובזה יסתיים תפקידה. וכך כתב רבינו בחיי בפרשת בא  באה ההתמודדות, וכשעשה את התרגילים הנדרשים, ת

 לבאר שזה היה הכח של דם הפסח על המזוזות.
צריכים למות כבכורי מצרים, ולא היה די בצדקתם שיינצלו מהמשחית, הכוח היחידי שעמד כנגדו היה דם הפסח,    אל כי שבאופן טבעי היו בכורי ישר 

והי מצרים והאמין בה' ותלה בטחונו בו ולא חשש מהמצרים, 'הרי זה צדיק ובטח  אלעל האמונה והבטחון של היהודי שהעז לשחוט את    דם זה מורה 
 בהקב"ה, ראוי הוא שיגן עליו מן הנגף והמשחית'.

  הנפש החיים )א ט( 'ויסעו: רצה לומר,  ויסעו. ופירש  אל בני ישר   אלי, דבר  אל וכך היה גם בהמשך בעת קריעת ים סוף, כשהתפלל משה נאמר: מה תצעק  
הים, סמוך לבם לא יירא, מעוצם בטחונם שודאי יקרע לפניהם,    אל. שאם המה יהיו בתוקף האמונה והבטחון, ויסעו הלוך ונסוע  דבדידהו תליא מלתא

ו( 'גדול הבטחון והאמונה הלז להכריעם  אז יגרמו עי"ז התעוררות למעלה, שיעשה להם הנס ויקרע לפניהם'. וכמו שכתב גם האור החיים שם )יד ט
 לטובה'. ]וראה שם במלבי"ם, ובנפש החיים א פ"ט[.

 ואנחנו בני עקבתא דמשיחא צריכים להבין זאת במיוחד.
ה בכח זה. בכמה מקומות בחז"ל מבואר שהימים הללו, ימי עקבתא דמשיחא  כשם שגאולת מצרים באה מכח הבטחון והאמונה, כך הגאולה העתידה תהי

יו יתברך  אל רח"ל. ולפי המתבאר הרי שהמטרה של כולם מטרה אחת, להכריח אותנו להביט ולצפות    אליש בהם קושי מיוחד וצרות רבות על ישר
 הקב"ה. אלולהתקרב 

, על מי  אלמשחרב ביהמ"ק וכו', בושו חברים ובני חורין וכו', ואין דורש ואין מבקש ואין שו  וכך איתא בסוף מס' סוטה )מט.(: רבי פנחס בן יאיר אומר,
' רומזים על כך שאיבדו את כל התקוות  אללנו להשען, על אבינו שבשמים. המהרש"א שם פירש ששלושת הלשונות 'אין דורש ואין מבקש ואין שו

דורש באומות העולם, אין מבקש היינו   ואין לנו להישען רק על אבינו  אלבעולם המזלות, ואין שוהאפשריות, אין  זכות אבות כבר תמה,  , שאפילו 
 א על אבינו שבשמים, וכאשר נישען עליו תבוא הגאולה.אלשבשמים. כלומר, המטרה היא זו, שלא יהיה לנו על מי להישען  

.( 'כי יראה כי אזלת יד ואפס עצור ועזוב. אין בן דוד בא וכו', עד שיתייאשו מן הגאולה שנאמר ואפס עצור ועזוב', המצב הזה של  וכן איתא בסנהדרין )צז
בגוף פלוני או במדינה   יפסיק לבטוח  יפסיקו לצפות לעזרת העולם, כשהלב  ייאוש מן הגאולה הוא חלק מתרגילי הפיזיותרפיה שלנו, כשהעיניים 

 היה מוכרחים לשאת את העיניים לשמים, ואז תבוא הגאולה מייד.מונית, אז נאל
 

ערכים  הנחלת ורותדל
 לדורות הבאים

 

 שליט"א רבי חיים שלום וויספיש הגה"צ


